
 

186 
 

Opinio Juris in Comparatione n. 1/2025 
 

ISSN 2281-5147 

DIRITTI BIOCULTURALI E CONSERVAZIONE DEGLI 
ECOSISTEMI: IL FORMANTE TRADIZIONALE NELLA 

GOVERNANCE DELLE AREE PROTETTE NEL MAGHREB  
Carla Piffer* e Maria Chiara Locchi** 

 

Abstract 

(ITA) 

Le aree protette rappresentano uno strumento essenziale per la tutela ambientale e la 

conservazione della biodiversità a livello globale. Tuttavia, l’approccio tradizionale alla 

creazione e alla gestione delle aree protette, spesso centralizzato e naturo-centrico, ha 

mostrato limiti rilevanti sia in termini di efficacia che di equità per le comunità locali. 

Il presente studio esplora il concetto di “diritti bioculturali” come alternativa a tale 

approccio: enfatizzando l’interdipendenza tra diversità biologica e culturale, 

l’obiettivo del paradigma bioculturale diventa promuovere strategie che integrino il 

sapere locale, le pratiche tradizionali e i diritti delle comunità autoctone nella gestione 

sostenibile del territorio. Da una prospettiva giuridica – e, in particolare, del diritto 

comparato – la questione può essere indagata nel senso di comprendere se e in che 

modo il formante tradizionale (con riferimento tanto al diritto religioso quanto alla 

 
* Carla Piffer è Professoressa PPCJ/UNIVALI Brasile, borsista post-dottorato all’estero 
MCTI/CNPq e coordinatrice in Brasile del Progetto More4Water (Programma Water4All) finanziato 
dalla FAPESC, carlapiffer@univali.br  
** Maria Chiara Locchi è Professoressa associata di Diritto pubblico comparato presso il Dipartimento 
di Giurisprudenza dell’Università degli Studi di Perugia e membro del team di progetto More4Water 
(Programma Water4All) presso l’Università di Perugia, maria.locchi@unipg.it  
*** Il presente scritto è il prodotto di una riflessione comune delle due autrici; tuttavia, si 
attribuiscono tuttavia a Carla Piffer i §§ 1, 2, 3, mentre a M.C. Locchi i §§ 4, 5, 6. Le Autrici 
desiderano esprimere la loro gratitudine alla Commissione Europea, al MUR (Italia), a Fapesc 
(Brasile) e alla FCT (Portogallo) per il loro supporto finanziario nell’ambito del consorzio 
collaborativo internazionale More4Water, finanziato attraverso il Bando Congiunto 2022 
della Partnership Europea Water4All (Grant Agreement N. 101060874). 
Il presente contributo è stato presentato al VIII Convegno Nazionale SIRD: “Ambiente, 
economia, società. La misura della sostenibilità nelle diverse culture giuridiche”, Roma, 12-
14 settembre 2024. 
 
 
 

mailto:carlapiffer@univali.br
mailto:maria.locchi@unipg.it


 

187 
 

Opinio Juris in Comparatione n. 1/2025 
 

ISSN 2281-5147 

commistione di pratiche e istituti consuetudinari e più propriamente confessionali) 

contribuisca alla produzione del diritto volto alla conservazione degli ecosistemi. 

L’analisi si concentra sui paesi del Maghreb come caso di studio della tensione tra, da 

un lato, un approccio alla tutela ambientale largamente dominato dai modelli 

occidentali e incentrato sul concetto mainstream di sviluppo sostenibile e, dall’altro lato, 

spinte al recupero di istituti giuridici e pratiche agro-sociali di natura religiosa e 

consuetudinaria (quali il waqf ambientale, la pratica socio-ecologica dell’ḥima/agdal e 

l’oasi come modello ancestrale di sviluppo sostenibile bioculturale).  

(EN) 

Protected areas represent an essential tool for environmental protection and 

biodiversity conservation at a global level. However, the traditional approach to the 

establishment and governance of protected areas – often centralized and nature-

centric – has demonstrated significant limitations in terms of both effectiveness and 

equity for local communities. This study explores the concept of “biocultural rights” 

as an alternative to this approach: by emphasizing the interdependence between 

biological and cultural diversity, the biocultural paradigm seeks to promote strategies 

that integrate local knowledge, traditional practices, and the rights of indigenous 

communities into sustainable land management. From a legal perspective – and, more 

specifically, within the framework of comparative law – the issue can be examined in 

terms of understanding whether and how the traditional legal formant (with reference 

both to religious law and the interplay of customary and explicitly religious legal 

institutions) contributes to the development of the law aimed at ecosystem 

conservation. The analysis focuses on the Maghreb region as a case study of the 

tensions between, on the one hand, an environmental protection approach largely 

dominated by Western models and centered on the mainstream concept of 

sustainable development, and, on the other hand, efforts to revive legal institutions 

and agro-social practices of religious and customary origin. These include 

environmental waqf, the socio-ecological practice of ḥima/agdal, and the oasis as an 

ancestral model of biocultural sustainable development. 

 

Indice Contributo 
 



 

188 
 

Opinio Juris in Comparatione n. 1/2025 
 

ISSN 2281-5147 

DIRITTI BIOCULTURALI E CONSERVAZIONE DEGLI ECOSISTEMI: IL 

FORMANTE TRADIZIONALE NELLA GOVERNANCE DELLE AREE 

PROTETTE NEL MAGHREB ................................................................................... 186 

Abstract ......................................................................................................................... 186 

Keywords ...................................................................................................................... 188 

1. Considerazioni introduttive ................................................................................... 188 

2. La disciplina giuridica delle aree protette ............................................................. 191 

2.1 L’evoluzione storica della nozione e del modello di gestione delle aree protette

 ....................................................................................................................................... 191 

2.2 La classificazione delle aree protette e il regime giuridico internazionale ..... 196 

3. Il paradigma bioculturale nella tutela giuridica delle aree protette ................... 202 

4. La tutela giuridica dell’ambiente nei paesi del Maghreb tra diritto politico e 

ruolo del formante tradizionale ................................................................................. 209 

5. Modelli e pratiche tradizionali nel Maghreb: esperienze contemporanee e 

proposte per il futuro .................................................................................................. 217 

6. Osservazioni conclusive ......................................................................................... 222 

 

 

Keywords 

Aree protette; Diritti bioculturali; Maghreb; Diritto islamico; Pratiche consuetudinarie. 

Protected Areas - Biocultural Rights – Maghreb - Islamic Law - Customary Practices 

 

1. Considerazioni introduttive 

Le aree protette rappresentano oggi uno degli strumenti fondamentali per la 

conservazione della biodiversità e la tutela degli ecosistemi a livello globale. 

Tradizionalmente prerogativa degli Stati sovrani – a partire dall’esperienza 

emblematica dell’inaugurazione del Parco Nazionale di Yellowstone, negli Stati Uniti, 

nel 1872 – l’istituzione e la gestione delle aree protette sono progressivamente 



 

189 
 

Opinio Juris in Comparatione n. 1/2025 
 

ISSN 2281-5147 

divenute oggetto della cooperazione internazionale, sulla spinta della percezione che 

alcuni ecosistemi siano parte del “patrimonio comune dell’umanità”, o comunque di 

interesse transnazionale1.  

Nonostante i numerosi impegni internazionali assunti dagli Stati, tuttavia, 

dichiarazioni e convenzioni non sono riuscite ad arrestare la perdita globale di 

biodiversità, minacciata in modo specifico dall’impatto dei cambiamenti climatici2. 

Sebbene l’espansione delle aree protette sia aumentata, la loro efficacia nella 

conservazione delle risorse naturali resta incerta: convenzioni internazionali di 

assoluta rilevanza, come la Convenzione sulla Diversità Biologica (CBD) del 1992, 

impongono agli Stati obblighi di carattere generale, lasciando però un ampio margine 

di discrezionalità statale sugli strumenti di attuazione. Altrettanto rilevante è il ruolo 

di organizzazioni internazionali non governative, come l’IUCN (International Union for 

Conservation of Nature), che ha contribuito a definire le diverse categorie di protezione 

e a promuovere standard internazionali per la gestione delle aree protette, sebbene 

l’obiettivo di una loro governance omogenea ed efficace a livello globale sia ancora 

lontano dall’essere realizzato. 

All’interno del dibattito su presupposti e forme di protezione della biodiversità, in 

ambito tanto accademico quanto della società civile attiva nella tutela ambientale, un 

aspetto particolarmente importante ha riguardato la messa in discussione del 

tradizionale approccio naturo-centrico, nato in un contesto coloniale e industriale e 

basato sull’idea di una “natura incontaminata” da preservare, spesso attraverso 

l’esclusione delle popolazioni locali e il controllo centralizzato del territorio. Più di 

recente, alla luce dei limiti di un modello che, separando rigidamente natura e cultura, 

si è spesso rivelato inefficace nella tutela ambientale e ingiusto per le popolazioni 

locali, si è affermato un nuovo paradigma di gestione delle aree protette, definito 

 

1 O K Fauchald, ‘International Environmental Governance and Protected Areas’ (2019) Yearbook 
of International Environmental Law 1, 102. 

2 La relazione tra cambiamenti climatici e perdita della biodiversità era rilevata già nel quarto rapporto 
dell’IPCC (Intergovernmental Panel on Climate Change) del 2007, cfr. IPCC, Climate Change 2007. Gli Impatti 
dei Cambiamenti Climatici, l’Adattamento e la Vulnerabilità, IPPC WGII Quarto Rapporto di Valutazione 

(2007), p. 7, disponibile all’indirizzo: https://www.ipcc.ch/site/assets/uploads/2021/03/ar4-
wg2-spm-1.pdf. 

https://www.ipcc.ch/site/assets/uploads/2021/03/ar4-wg2-spm-1.pdf
https://www.ipcc.ch/site/assets/uploads/2021/03/ar4-wg2-spm-1.pdf


 

190 
 

Opinio Juris in Comparatione n. 1/2025 
 

ISSN 2281-5147 

bioculturale, che riconosce e favorisce l’interdipendenza tra diversità biologica e 

culturale. Questo approccio – superando l’idea di una protezione esclusivamente 

ecocentrica e promuovendo strategie che integrino il sapere locale, le pratiche 

tradizionali e i diritti delle comunità autoctone nella gestione sostenibile del territorio 

– sollecita particolarmente la riflessione giuridica, nel senso di identificare il punto di 

equilibrio tra centralizzazione degli strumenti di tutela e di governance ambientale e 

valorizzazione delle tradizioni locali (queste ultime intese nel senso sia di credenze 

religiose e pratiche culturali sia di istituti giuridici collegati ad esse e di modelli di 

gestione comunitaria del territorio). 

Nell’ambito del diritto comparato sono ormai molti gli studi che danno conto del 

ruolo cruciale del discorso religioso e delle concezioni etico-filosofiche nella 

riflessione sul rapporto tra uomo e natura e, in particolare, sulla crisi epocale e 

multidimensionale che segna tale rapporto nell’Antropocene3; molti di questi studi, in 

particolare, si interrogano sull’opportunità di rivitalizzare istituti giuridici e pratiche 

sociali ed economiche tradizionali, chiaramente riadattati alle mutate circostanze, così 

da favorire quel processo, virtuoso, di contestualizzazione etica, culturale e religiosa 

del nuovo “costituzionalismo integrale”4. Alla luce del nuovo paradigma bioculturale 

nella creazione delle aree protette, quindi, diventa interessante indagare il potenziale 

tanto della dimensione culturale e religiosa quanto delle pratiche consuetudinarie – e   

nel dibattito accademico e dando conto di alcune esperienze costituzionali 

particolarmente recettive rispetto a tale cambio di paradigma nella tutela ambientale 

(par. 3). Nei paragrafi successivi si passerà a considerare il caso di studio del Maghreb, 

analizzando i tratti caratteristici del modello di protezione giuridica dell’ambiente in 

Algeria, Marocco e Tunisia, incentrato su un “diritto politico” di fonte costituzionale 

 
3 La nozione di Antropocene, come è noto, è stata elaborata da P J Crutzen e E F Stoermer, ‘The 
Anthropocene’ (2000) IGBP Global Change Newsletter 41, 17-18, per riferirsi all’idea che gli esseri 
umani hanno cambiato la geologia della Terra in modo tale da segnare l’inizio di una nuova epoca 
nella storia del pianeta. In quanto “concetto-guida” del nostro tempo, la nozione di Antropocene, 
«partendo dalle scienze esatte, si è rapidamente affermata nel dibattito accademico e, quindi, in quello 
politico-sociale in ragione del suo potenziale dirompente sia sotto il profilo etico che politico», D 
Amirante, ‘Antropocene, sovranità e costituzionalismo integrale’ (2024) DPCE Online 2, Sezione 
Monografica: I giuristi e l’antropocene. Prime istruzioni di viaggio, 850.  

4 Cfr., su questi aspetti, D Amirante e S Bagni, Environmental Constitutionalism in the Anthropocene Values, 
Principles and Actions (Routledge 2022). 



 

191 
 

Opinio Juris in Comparatione n. 1/2025 
 

ISSN 2281-5147 

e legislativa, ed esplorando il ruolo del formante tradizionale (religioso islamico e 

culturale maghrebino)5 nella configurazione di un diverso rapporto tra uomo e natura 

(par. 4 e par 5, con riferimento ad alcune specifiche proposte di recupero di istituti 

giuridici di preservazione ambientale e modelli agro-sociali in Marocco e Algeria). Nel 

par. 6, infine, l’articolo si chiude con alcune riflessioni conclusive che, vista la 

complessità del tema, si prestano più ad aprire ulteriori piste di ricerca che a 

rappresentare dei punti fermi. 

 

2. La disciplina giuridica delle aree protette 

2.1 L’evoluzione storica della nozione e del modello di gestione delle aree protette 

Sebbene l’esigenza di preservazione delle risorse naturali sia antica e trasversale alle 

diverse aree geografiche e culture giuridiche, le azioni organizzate e sistematiche volte 

a tutelare l’ambiente sono un fenomeno relativamente recente, sollecitato dalle 

trasformazioni sociali e industriali intervenute a partire dal XIX sec. 

A livello globale, come è noto, il Parco Nazionale di Yellowstone, negli Stati Uniti, 

rappresenta il primo caso di preservazione di una vasta area naturale incontaminata; 

istituito quale parco nazionale il 1° marzo del 18726, esso ha rappresentato un 

importante stimolo per la creazione di aree protette in altri Stati ed è assurto a simbolo 

del paradigma “classico” della conservazione,7 fondato sull’idea della “natura 

 
5 Per “formante tradizionale” si fa qui riferimento non soltanto al ruolo della religione e del diritto 

religioso (in questo caso, l’Islam e la sharīʿa), ma anche ad altri elementi riconducibili al sostrato 
culturale delle popolazioni locali, frutto di stratificazioni successive e spesso risultante in una 
commistione di pratiche e istituti consuetudinari e più propriamente confessionali (nel nostro caso, 
rileva il contesto del Maghreb o addirittura di singole aree interne alla regione maghrebina e ai singoli 
Stati nazionali che ne fanno parte). Per il concetto di formanti cfr. R Sacco ‘Legal Formants’ (1991) 
American Journal of comparative law 2, 343 e s. 

6 L’atto di istituzione è lo Yellowstone Protection Act, firmato dall’allora Presidente Ulysses S. Grant, 
disponibile all’indirizzo: 

https://www.nps.gov/yell/learn/management/yellowstoneprotectionact1872.htm. Con 
oltre 850.000 ettari di aree naturali da esplorare, Yellowstone è considerato autenticamente 
“incontaminato” ed è ricompreso tra le risorse naturali più preziose del Nord America, cfr. R. Nash, 
Wilderness and the American Mind (Yale University Press 2014). 

7 Il riferimento, in particolare, è alla modalità di gestione dei conflitti con le comunità umane insediate 
nell’area naturale oggetto di protezione, e in particolare dei popoli indigeni e delle comunità 

https://www.nps.gov/yell/learn/management/yellowstoneprotectionact1872.htm


 

192 
 

Opinio Juris in Comparatione n. 1/2025 
 

ISSN 2281-5147 

incontaminata” da preservare all’interno di territori privi di popolazioni locali residenti 

o di attività estrattive, e per questo “naturalmente” destinati alla contemplazione del 

paesaggio e ad attività ricreative8. Da tempo, tuttavia, la narrazione coloniale della 

natura “selvaggia” sottesa alla creazione di Yellowstone, così come di altri parchi 

nazionali, che di fatto cancellava la storia e la presenza indigena nell’area, è stata 

ampiamente decostruita: i popoli Crow, Blackfeet e Shoshone-Bannock, in 

particolare, vivevano all’interno dei confini dello Yellowstone – gli ultimi in modo 

permanente e i primi durante le stagioni di caccia e pesca – con una presenza che 

risaliva a 800 anni prima della fondazione del parco9. 

Come dimostra il caso statunitense, le ragioni addotte per legittimare l’istituzione delle 

aree protette sono condizionate dalla concezione della natura, del rapporto 

uomo/natura e della rilevanza della sua protezione, la quale, a sua volta, varia 

grandemente nei diversi contesti culturali, sociali, politici e giuridici di ogni epoca e 

 
tradizionali. Nel modello classico, infatti, tale conflitto si riduceva allo sgombero, spesso forzato e 
non di rado violento, delle persone che abitavano la regione; la giustificazione per tale 
comportamento risiedeva nella necessità di preservare le caratteristiche naturali del luogo, che si 
volevano minacciate dall’impatto dell’azione umana. Già nel 1898, in Sudafrica, l’istituzione del Parco 
Nazionale Kruger in condizioni conflittuali e per mezzo di espropri, sfratti e rimozioni forzate, era 
stata motivata sulla base della necessità di proteggere e ripristinare la fauna locale, considerata anche 
in funzione dello sviluppo dell’economia coloniale e del turismo. L’approccio moderno alla 
preservazione ambientale, come si dirà meglio infra, contempla, almeno sul piano teorico, il 
coinvolgimento delle popolazioni locali nei processi decisionali; anche qualora l’opzione migliore per 
la conservazione ambientale fosse la rimozione della presenza umana al fine di garantire la tutela della 
biodiversità, si ritiene che tale rimozione debba avvenire per mezzo di negoziazioni e misure 
compensative, cfr. M S Milano, ‘Por que existem as unidades de conservação?’ in M S Milano (org.), 
Unidades de Conservação: atualidades e tendências (Fundação O Boticário 2002). 

8 A. Runte, National Parks: The American experience (University of Nebraska Press 1979). 

9 Cfr. K B Ghimire e M.P. Pimbert, Social change and conservation. Environmental politics and impacts of 
national parks and protected areas (Earthscan and UNRISD 1997) e E Kemf (ed.), Indigenous Peoples and 
Protected Areas: The Law of Mother Earth (Earthscan 1993). Sebbene ci fosse chi affermava che i nativi 
americani avessero lasciato i territori di loro spontanea volontà, alcuni dati storici mostrano il 
contrario: nel 1877, cinque anni dopo la creazione del parco, circa 300 persone morirono in scontri 
tra popolazioni locali e la sovrintendenza civile dell’area; successivamente, nel 1886 e fino al 1916, 
l’amministrazione del parco fu trasferita all’esercito degli Stati Uniti. Sulla narrazione coloniale alla 
base della creazione di Yellowstone, così come di altri parchi nazionali negli Stati Uniti, cfr. anche M 
D Spence, Dispossessing the Wilderness: Indian Removal and the Making of the National Parks (Oxford 
University Press 2000). 



 

193 
 

Opinio Juris in Comparatione n. 1/2025 
 

ISSN 2281-5147 

luogo10. Tra la fine dell’Ottocento e i primi decenni del Novecento la crescente 

consapevolezza che la sfida della preservazione ambientale presentasse un carattere 

globale e transnazionale – e che quindi gli stessi strumenti volti ad affrontare tale sfida 

non potessero essere limitati ai confini nazionali – aveva creato le condizioni per lo 

sviluppo di un dibattito a livello internazionale, che è stato però prematuramente 

silenziato dallo scoppio della Prima Guerra Mondiale11. È stato solo dopo la Seconda 

Guerra Mondiale che gli Stati hanno ripreso la discussione sul tema: nel 1948 è stata 

fondata in Francia l’Unione Internazionale per la Protezione della Natura (IUPN), 

che nel 1956 ha adottato il nome di Unione Internazionale per la Conservazione della 

Natura (IUCN)12 affermandosi come l’autorità globale sullo stato della natura e della 

biodiversità e sulle misure necessarie per la loro salvaguardia. Nella seconda metà del 

XX secolo la questione ambientale si è imposta come oggetto di un ampio dibattito 

pubblico, a livello tanto nazionale quanto internazionale, alla luce dell’aggravarsi dei 

processi di degradazione ambientale e della scarsità di alcune risorse naturali. 

Il significativo cambiamento di atteggiamento riguardo alle strategie di protezione 

dell’ambiente ha avuto ripercussioni sull’IUCN e, di conseguenza, sulla nozione e gli 

 
10 Per rimanere sul caso nordamericano, ad esempio, nel corso dell’Ottocento, grazie all’influenza del 
trascendentalismo romantico, tra gli artisti e gli intellettuali si affermò una crescente valorizzazione e 
un profondo apprezzamento estetico dei paesaggi naturali: il divino veniva riconosciuto nella “natura 
selvaggia” (wilderness) e la felicità e il benessere degli esseri umani furono concepiti come 
intrinsecamente legati a una vita semplice e in armonia con la natura. Questa significativa 
trasformazione nella percezione della natura e dei paesaggi incontaminati aveva un fondamento altresì 
nei progressi compiuti dalle scienze naturali dei secoli XVIII e XIX. Le opere di Carl Von Linné 
(1707-1778), Charles Darwin (1809-1882) e Alfred Russel Wallace (1823-1913) stimolavano la 
curiosità, il rispetto e un profondo senso di responsabilità morale nei confronti della natura, cfr. J 
Mccormick, Rumo ao Paraíso: a história do movimento ambientalista (Relume Dumará 1992), 42-44. 

11 J Mccormick, Rumo ao Paraíso: a história do movimento ambientalista (Relume Dumará 1992). 

12 Il cambio di denominazione da IUPN a IUCN è il riflesso dell’emersione di una prospettiva 
maggiormente sistemica sull’ambiente naturale e sulle interconnessioni tra società e natura. 
Parallelamente, le specifiche esigenze dei paesi in via di sviluppo nel contesto internazionale del 
dopoguerra hanno favorito un’integrazione delle politiche sulle aree protette con quelle di 
promozione dello sviluppo, cfr. M Holdgate, The Green Web: A Union for World Conservation  
(IUCN/Earthscan 1999). Attualmente la IUCN (International Union for Conservation of Nature) è 
un’organizzazione composta da più di 1.400 membri, che includono governi e soggetti della società 
civile; grazie al contributo di oltre 17.000 esperti, la IUCN lavora per promuovere lo sviluppo 
sostenibile e creare le condizioni per un mondo giusto che valorizzi e conservi la natura, cfr. 

https://iucn.org/about-iucn.  

https://iucn.org/about-iucn


 

194 
 

Opinio Juris in Comparatione n. 1/2025 
 

ISSN 2281-5147 

approcci alla tutela delle aree protette. L’organizzazione ha creato, nel 1960, la 

Commission on National Parks and Protected Areas (CNPPA)13, il cui obiettivo è 

“promuovere e monitorare i Parchi Nazionali e altre aree dedicate alla protezione delle 

risorse naturali, nonché fornire orientamenti per la gestione e la manutenzione di tali 

aree”14.  

Nel 1962 l’Assemblea Generale delle Nazioni Unite ha pubblicato un elenco mondiale 

dei Parchi Nazionali e Riserve Equivalenti, che è poi diventato la Banca Dati sulle 

Aree Protette15, contenente attualmente informazioni su 245.000 riserve, unità di 

conservazione e altri territori soggetti a misure di tutela ambientale. Nel 1975, 

nell'ambito della CNPPA, è stata avviata la definizione di un sistema internazionale di 

classificazione delle aree protette, pubblicato nel 1978 e comprendente dieci categorie 

di gestione divise in tre gruppi16.  

Nel corso del tempo, le disposizioni e le motivazioni dell’IUCN in relazione alle aree 

protette si sono ampliate. L’enfasi sulle specie animali minacciate ha lasciato il posto 

a un approccio incentrato sugli habitat e gli ecosistemi, e la dimensione umana è 

diventata oggetto di maggiori considerazioni nelle azioni di tutela della natura17; tale 

 
13 IUCN, World Commission on Protected Areas (WCPA), https://iucn.org/our-
union/commissions/iucn-world-commission-protected-areas-2021-2025.  

14 M C Wey de Brito, Unidades de Conservação: intenções e resultados (Annablume e FAPESP 2000), 25. 

15 World Database on Protected Areas (WDPA), https://www.unep-wcmc.org/en/news/60-
years-of-tracking-our-protected-world.  

16 Il Gruppo A era composto dalle categorie di maggiore interesse per la CNPPA: Scientific Reserve (I - 
Riserva Scientifica), National Park (II - Parco Nazionale), Natural Monument / National Landmark (III 
- Monumento Naturale / Monumento Nazionale), Nature Conservation Reserve (IV - Riserva di 
Conservazione della Natura / Riserva Naturale Gestita o Oasi Faunistica), e Protected Landscape (V - 
Paesaggio Protetto). Il Gruppo B, strutturato in categorie importanti per la IUCN, ma non di 
competenza esclusiva della CNPPA, conteneva: Resource Reserve (VI - Riserva delle risorse naturali), 
Anthropological Reserve (VII - Riserva antropologica) e Multiple Use Management Area (VIII - Area 
naturale gestita per scopi molteplici). Infine, il Gruppo C risultava integrato da altre tipologie di 
sistemi di protezione internazionale: Biosphere Reserve (IX – Riserva della Biosfera) e World Natural 
Heritage Site (X – Sito del Patrimonio naturale dell’umanità). 

17 M Holdgate, The Green Web: A Union for World Conservation (IUCN/Earthscan 1999). 

https://iucn.org/our-union/commissions/iucn-world-commission-protected-areas-2021-2025
https://iucn.org/our-union/commissions/iucn-world-commission-protected-areas-2021-2025
https://www.unep-wcmc.org/en/news/60-years-of-tracking-our-protected-world
https://www.unep-wcmc.org/en/news/60-years-of-tracking-our-protected-world


 

195 
 

Opinio Juris in Comparatione n. 1/2025 
 

ISSN 2281-5147 

cambiamento può essere osservato attraverso lo svolgimento dei Congressi mondiali 

per parchi e aree protette che si sono succeduti nel corso del tempo18.  

Sebbene non si intenda discutere di tutte le misure elaborate nell’ambito di tali 

congressi, alcuni punti devono essere evidenziati, in quanto direttamente collegati 

all’obiettivo centrale di questo studio. A tal proposito, si registra che nel primo 

Congresso mondiale per parchi e aree protette, tenutosi a Seattle nel 1962, sono 

emersi alcuni allarmi rispetto alla necessità di una flessibilizzazione del concetto 

originale di “parco nazionale”, tale da includere questioni sociali ed economiche nella 

fisionomia di tale istituto, sebbene abbia poi prevalso la difesa della filosofia e delle 

linee guida che avevano segnato l’origine dei parchi nazionali, secondo quello che si è 

qui definito il paradigma “classico”; altri aspetti cruciali, come ad esempio la 

permanenza delle popolazioni indigene, non sono stati sostanzialmente affrontati. In 

questa fase l’approccio globale all’istituzione delle aree protette era ancora “dall’alto 

verso il basso”, con la creazione di parchi di vaste dimensioni, senza una specifica 

attenzione alle conseguenze per le comunità locali e all’insegna di un modello di 

gestione amministrativa autoritaria di stampo coloniale, specialmente in Africa19. 

È stato solo con il III Congresso mondiale, tenutosi a Bali nel 1982, che sono stati 

introdotti nuovi parametri volti a valorizzare il legame tra la conservazione della 

natura e le questioni sociali ed economiche, con un rafforzamento di tale nuova 

prospettiva nelle successive edizioni di Caracas (1992) e Durban (2003). La necessità 

di riconoscere e proteggere i popoli e le culture tradizionali, giustificare la creazione 

delle aree protette dal punto di vista sociale ed economico e aumentare l’aiuto 

internazionale è stata centrale in quasi tutte le sessioni tecniche20.  

 
18 Tali Congressi, che si svolgono ogni dieci anni, consistono in incontri internazionali promossi 
dall’IUCN per coordinare le azioni di creazione e gestione delle aree protette. Il primo si è svolto a 
Seattle nel 1962; il secondo nel 1972 a Yellowstone; il terzo nel 1982 a Bali (Indonesia); il quarto nel 
1992 a Caracas (Venezuela); il quinto nel 2002 a Durban (Sudafrica); il sesto nel 2014 a Sydney 
(Australia). 

19 A Phillips, ‘Turning ideas on their head; the new paradigm for protected areas’ in H Jaireth e D 
Smyth (eds.), Innovative governance: indigenous peoples, local communities and protected areas (Ane Books 2003), 
4. 

20 Jeffrey McNeely, Segretario generale del Congresso di Caracas, ha riferito che – dei 49 workshop – 
16 sono stati presieduti da rappresentanti di paesi in via di sviluppo e quasi tutti hanno avuto 
vicepresidenti provenienti da tali paesi, a dimostrazione del superamento di una visione eurocentrica 



 

196 
 

Opinio Juris in Comparatione n. 1/2025 
 

ISSN 2281-5147 

Nel V Congresso mondiale, tenutosi a Durban, in Sudafrica, nel 2003, l’allora 

Presidente Nelson Mandela ha sottolineato la rilevanza di tre aspetti, inediti o esplorati 

in modo superficiale nelle edizioni precedenti, e che hanno in effetti permeato la 

discussione sviluppata durante il Congresso: la partecipazione di tutti gli attori 

interessati, la lotta alla povertà e il coinvolgimento dei giovani. La lotta alla povertà, 

in particolare, è risultata cruciale in vista della riconfigurazione dell’esigenza di 

preservare la natura in un’ottica ecosistemica, tale da includere anche l’obiettivo della 

giustizia sociale a livello globale21. 

2.2 La classificazione delle aree protette e il regime giuridico internazionale 

A luglio 2023 la copertura globale delle aree protette terrestri e delle acque interne 

risultava pari al 16%, mentre quella relativa alle aree marine era dell’8,2%22: il dato 

quantitativo ha rafforzato l’idea che le aree protette siano il principale strumento di 

preservazione della diversità biologica e che la loro istituzione e gestione costituiscano 

tasselli fondamentali di qualsiasi politica ambientale nazionale23. 

La IUCN definisce le aree naturali protette come «uno spazio geografico chiaramente 

definito, riconosciuto, dedicato e gestito, attraverso mezzi legali o altri mezzi efficaci, 

per garantire la conservazione a lungo termine della natura con i servizi ecosistemici 

e i valori culturali associati»24. 

 
e nell’ottica invece di un approccio multiculturale; di questo totale, 7 workshop sono stati presieduti 
da donne. Secondo McNeely una svolta significativa nel modo di concepire le aree protette riguarda 
proprio il ruolo delle popolazioni locali, le quali, non più concepite come un ostacolo, sono ora 
considerate come un valore aggiunto per un’efficace gestione del territorio, J A Mcneely, Expanding 
Partnerships in Conservation (Island Press 1995). 

21 E Shohat e R Stam, Crítica da imagem eurocêntrica. Multiculturalismo e representação (Cosac Naify 2006). 

22 N Dudley (ed.), Guidelines for Applying Protected Area Management Categories (IUCN 2008), disponibile 

all’indirizzo: https://portals.iucn.org/library/sites/library/files/documents/pag-021.pdf.  

23 AA.VV., ‘Effectiveness of terrestrial protected areas in reducing habitat loss and population 
declines’ (2013) in Biological Conservation 161, 230-238; N Dudley (ed.), Guidelines for Applying 
Protected Area Management Categories (IUCN 2008). 

24 «A clearly defined geographical space, recognised, dedicated and managed, through legal or other 
effective means, to achieve the long-term conservation of nature with associated ecosystem services 
and cultural values», N Dudley (ed.), Guidelines for Applying Protected Area Management Categories (IUCN 
2008), 8. Per “servizi ecosistemici” si intendono le componenti, i processi e le funzioni 

https://portals.iucn.org/library/sites/library/files/documents/pag-021.pdf


 

197 
 

Opinio Juris in Comparatione n. 1/2025 
 

ISSN 2281-5147 

Una prima distinzione possibile è tra due tipi di aree protette: quelle lato sensu, che non 

hanno obiettivi espliciti di conservazione della natura ma contribuiscono in modo 

significativo a tale scopo, e quelle stricto sensu, istituite allo scopo di raggiungere un 

obiettivo principale ed espresso di conservazione; il primo tipo è evidentemente più 

ampio e include il secondo. Alla luce di tale differenza, le terre indigene, le aree di 

preservazione permanente, le riserve legali, le aree di protezione delle sorgenti 

d’acqua, ecc., anche se definite per mezzo di atti giuridici o zonizzazioni, non possono 

essere considerate come aree protette stricto sensu ai fini delle conseguenze giuridiche 

derivanti da tale definizione – ad esempio, in vista dell’inclusione nella lista delle aree 

protette delle Nazioni Unite. Alcuni di questi territori, tuttavia, potrebbero essere 

inclusi nel gruppo delle aree protette lato sensu – fatti salvi i casi in cui sia comunque 

necessario un loro riconoscimento ufficiale, come accade per la Convenzione sulla 

Diversità Biologica e per la Convenzione per la protezione del Patrimonio Mondiale, 

tra le altre25. 

L’IUCN, come si è accennato nel paragrafo precedente, ha elaborato la classificazione 

delle aree protette sulla base dei diversi obiettivi di gestione; tale classificazione risulta 

ampiamente accettata a livello internazionale ed è riconosciuta dalle Nazioni Unite e 

da molti governi nazionali. Sulla base di un’elaborazione del 1994, successivamente 

aggiornata nel 2008, le categorie di aree protette definite dall’IUCN sono sei. La 

categoria Ia, “Riserva naturale integrale”, comprende aree rigorosamente protette, 

destinate a tutelare la biodiversità e, possibilmente, anche caratteristiche 

geologiche/geomorfologiche; nelle riserve naturali integrali la visita, l’uso e l’impatto 

umano sono strettamente controllati e limitati per garantire la protezione dei valori di 

conservazione. Tali aree protette possono servire come indispensabili aree di 

 
dell’ecosistema, i quali esplicano delle funzioni pubblicistiche nella misura in cui forniscono alla 
comunità che risiede in un territorio dei benefici, diretti o indiretti (es. mantenimento della 
composizione chimica dell’atmosfera; consolidamento del suolo; funzione ricreativa, ecc.), cfr. R 
Costanza, ‘Ecosystem services: Multiple classification systems are needed’ (2008) in Biological 
Conservation 141, 350-352. 

25 C Maretti, M I S Catapan, M J P de Abreu e J E D de Oliveira, ‘Áreas protegidas: definições, tipos 
e conjuntos. Reflexões conceituais e diretrizes para gestão’ in M Olatz Cases (org.), Gestão de Unidades 
de Conservação: compartilhando uma experiência de capacitação (WWF 2012), 331-367, disponibile 
all’indirizzo: 

https://wwfbrnew.awsassets.panda.org/downloads/gestao_de_unidades_de_conservacao.
pdf.  

https://wwfbrnew.awsassets.panda.org/downloads/gestao_de_unidades_de_conservacao.pdf
https://wwfbrnew.awsassets.panda.org/downloads/gestao_de_unidades_de_conservacao.pdf


 

198 
 

Opinio Juris in Comparatione n. 1/2025 
 

ISSN 2281-5147 

riferimento per la ricerca scientifica e il monitoraggio. Alla categoria Ib, “Area 

selvaggia”, sono riconducibili solitamente ampie zone non modificate o leggermente 

modificate, che conservano il loro carattere e la loro influenza naturali, senza 

insediamenti umani permanenti o significativi, e che sono protette e gestite in modo 

da preservare le loro condizioni naturali. La categoria II, “Parco nazionale”, 

ricomprende ampie aree naturali o quasi naturali destinate a proteggere i processi 

ecologici su larga scala, insieme al complesso di specie ed ecosistemi caratteristici della 

zona, fornendo anche una base per opportunità di carattere spirituale, scientifico, 

educativo, ricreativo e turistico compatibili con l’ambiente e la cultura. Le aree 

protette di categoria III, “Monumento naturale” o “Caratteristica naturale”, sono 

destinate a proteggere un monumento naturale specifico, che può essere una 

formazione terrestre, un monte sottomarino, una caverna sottomarina, una 

caratteristica geologica come una grotta o persino una caratteristica vivente, come un 

bosco antico; si tratta generalmente di aree protette di dimensioni piuttosto ridotte, 

che spesso possiedono un alto valore per i visitatori. La categoria IV, “Area di gestione 

di habitat o specie”, mira a preservare particolari specie o habitat e la relativa gestione 

riflette questa priorità, mentre la V, “Paesaggio o Mare protetto”, identifica siti nei 

quali l’interazione tra le persone e la natura ha prodotto, nel tempo, un’area di 

carattere distintivo con un significativo valore ecologico, biologico, culturale e 

paesaggistico, con la conseguente necessità di salvaguardare l’integrità di tale 

interazione per proteggere i valori di conservazione della natura e altri valori associati. 

Infine, la categoria VI, “Area protetta con uso sostenibile delle risorse naturali”, è 

relativa a quelle aree che conservano ecosistemi e habitat, insieme ai valori culturali 

associati e ai sistemi tradizionali di gestione delle risorse naturali; si tratta generalmente 

di ampie estensioni, con la maggior parte dell’area in condizioni naturali, dove una 

parte del territorio è gestita in modo sostenibile nell’ottica di favorire un uso non 

industriale e a basso impatto delle risorse naturali, compatibile con la conservazione 

della natura. 

Un altro aspetto che merita di essere evidenziato in questa sede riguarda la tutela, 

nell’ambito della stessa IUCN, delle ICCA (Indigenous and community conserved areas), a 

partire dagli anni Novanta e con un riconoscimento formale più solido avvenuto nei 



 

199 
 

Opinio Juris in Comparatione n. 1/2025 
 

ISSN 2281-5147 

primi anni Duemila26. In quanto aree terrestri e marine caratterizzate da una 

significativa biodiversità, servizi ecologici e valori culturali, le ICCA – gestite dalle 

comunità indigene e locali sulla base del diritto consuetudinario e di pratiche 

tradizionali – possono sovrapporsi ad aree protette designate e governate dalle 

autorità pubbliche27. Oltre alle criticità rappresentate dalla mancanza di 

riconoscimento giuridico e dall’esiguità delle risorse finanziarie, una tutela delle ICCA 

che tenga adeguatamente conto di tale sovrapposizione rappresenta una sfida 

complessa, che potrebbe richiedere, da un lato, lo sviluppo di competenze 

interculturali utili a sostenere l’interazione tra comunità (e culture, anche giuridiche) 

diverse in contesti spesso segnati da conflitti e, dall’altro lato, modifiche alle leggi e 

alle politiche nazionali e subnazionali dedicate alla creazione e alla gestione delle aree 

protette28. 

In aggiunta ai già menzionati Congressi promossi dall’IUCN, a partire dagli anni 

Settanta sono state adottate importanti dichiarazioni e convenzioni internazionali che 

hanno indirizzato gli Stati verso la creazione di un apparato giuridico internazionale 

in materia ambientale, sia con un approccio generale che in relazione a profili specifici.  

Nel 1971 si è svolta in Iran la Convenzione di Ramsar sulle zone umide di importanza 

internazionale; successivamente emendata dal Protocollo di Parigi del 3 dicembre 

1982 e da altri atti, il suo scopo principale è la conservazione e l’uso sostenibile delle 

 
26 Le ICCA sono entrate formalmente nel dibattito internazionale nell’ambito del Congresso mondiale 
sulla conservazione promosso dalla IUCN nel 2008 a Barcellona, ottenendo il riconoscimento 
ufficiale da parte della stessa IUCN e della CBD come attori chiave nella governance per la 
conservazione della natura, cfr. IUCN, ICCAs for biological and cultural diversity, disponibile all’indirizzo: 

https://iucn.org/es/node/17032.  

27 Secondo una recente ricerca i territori identificati da popoli indigeni e comunità locali come ICCA, 
insieme ad altri territori idonei ad essere riconosciuti come tali, costituiscono oltre il 26% delle aree 
protette a livello globale, cfr. UNEP-WCMC & ICCA Consortium, A global spatial analysis of the 
estimated extent of territories and areas conserved by Indigenous peoples and local communities. Territories of life: 2021 
report (UNEP-WCMC & ICCA Consortium 2021), disponibile all’indirizzo: 

https://report.territoriesoflife.org/wp-content/uploads/2021/05/ICCA-Territories-of-
Life-2021-Report-GLOBAL-ENG.pdf. 

28 Sulle molteplici implicazioni del fenomeno di sovrapposizione tra ICCA e aree protette cfr. S 
Stevens, T Hay-Edie, C M Larrea, A Ramos e N Pathak Broome (eds.), Recognising territories and areas 
conserved by Indigenous peoples and local communities (ICCAs) overlapped by protected areas, IUCN WCPA Good 
Practice Guidelines Series No. 34 (IUCN 2024).  

https://iucn.org/es/node/17032
https://report.territoriesoflife.org/wp-content/uploads/2021/05/ICCA-Territories-of-Life-2021-Report-GLOBAL-ENG.pdf
https://report.territoriesoflife.org/wp-content/uploads/2021/05/ICCA-Territories-of-Life-2021-Report-GLOBAL-ENG.pdf


 

200 
 

Opinio Juris in Comparatione n. 1/2025 
 

ISSN 2281-5147 

zone umide in tutto il mondo. Ogni Stato contraente ha la possibilità di designare le 

zone umide del proprio territorio idonee ad essere inserite in un apposito elenco, che 

classifica tali aree sulla base della loro rilevanza a livello internazionale. 

Nel 1972 la Conferenza di Stoccolma ha avuto come obiettivo di valutare i problemi 

dell’ambiente da una prospettiva globale e suggerire azioni correttive non solo da un 

punto di vista scientifico, ma tenendo conto altresì delle implicazioni sociali, politiche 

ed economiche. Alla Conferenza di Stoccolma la visione della conservazione 

ambientale è stata indubbiamente antropocentrica, e cioè incentrata sull’uomo e al suo 

servizio; a fronte del timore dei paesi meno sviluppati che le misure di protezione 

ambientale proposte dai paesi industrializzati potessero inibire le possibilità di 

sviluppo, si è reso necessario per i partecipanti adottare una soluzione di 

compromesso, legando la conservazione della natura allo sviluppo umano. A partire 

da questo momento lo sviluppo è stato giudicato compatibile con la tutela ambientale, 

come si evince dai seguenti principi affermati nella Dichiarazione di Stoccolma: 

l’uomo è portatore di una solenne responsabilità per la protezione e il miglioramento 

dell’ambiente per le generazioni presenti e future; le risorse naturali devono essere 

salvaguardate attraverso una programmazione e una gestione appropriata e attenta; 

deve essere mantenuta e, ove possibile, ricostruita e migliorata la capacità della Terra 

di produrre risorse vitali rinnovabili29. Allo stesso tempo, nella Dichiarazione finale 

della Conferenza, si riconosce il legame tra identità culturale e sviluppo sostenibile, 

prendendo atto dello «speciale legame culturale che la natura riveste nello sviluppo 

delle diverse civiltà umane»30, sancendo solennemente che: «man is both creature and 

moulder of his environment, which gives him physical sustenance and affords him 

the opportunity for intellectual, moral, social and spiritual growth»31.   

Con la crescente tendenza ad associare il concetto di protezione della natura all’idea 

di conservazione dell’ambiente umano e al pieno sviluppo, il problema del possibile 

 
29 Dichiarazione di Stoccolma (1972) I 26 PRINCIPI. Disponibili: 

https://www.mase.gov.it/sites/default/files/archivio/allegati/educazione_ambientale/sto
ccolma.pdf.  

30 S Ferrazzi, ‘Eredità culturale e sostenibilità globale’ in S. Lanni (a cura di), Sostenibilità globale e culture 
giuridiche comparate. Atti del Convengo SIRD, Milano, 22 aprile 2022 (Giappichelli 2022), 373. 

31 Declaration of the United Nations Conference on the Human Environment (1972), A/CONF.48/14/Rev.1.  

https://www.mase.gov.it/sites/default/files/archivio/allegati/educazione_ambientale/stoccolma.pdf
https://www.mase.gov.it/sites/default/files/archivio/allegati/educazione_ambientale/stoccolma.pdf


 

201 
 

Opinio Juris in Comparatione n. 1/2025 
 

ISSN 2281-5147 

impatto sociale delle aree protette ha acquisito maggiore visibilità proprio negli anni 

Settanta. Allo stesso tempo, studiosi dell’ecologia umana e delle scienze 

antropologiche hanno suggerito che alcuni paesaggi considerati “naturali” potessero 

essere il risultato della stessa interferenza umana; in questi casi, l’esclusione delle 

comunità locali dalle aree protette avrebbe potuto compromettere quelle stesse 

caratteristiche “naturali” che si cercava di proteggere32. 

Nel novembre del 1972 si è svolta a Parigi la Convenzione sulla tutela del patrimonio 

culturale e naturale mondiale, il cui obiettivo è la salvaguardia del Patrimonio 

Mondiale affinché esso possa essere trasmesso alle generazioni future33, con 

l’elaborazione delle norme di gestione del Fondo del Patrimonio Mondiale e le 

condizioni e le modalità di assistenza finanziaria internazionale. Vent’anni più tardi, 

nel 1992, i rappresentanti di 172 Paesi si sono incontrati nell’ambito della Conferenza 

delle Nazioni Unite sull’Ambiente e lo Sviluppo (UNCED) a Rio de Janeiro34 per 

cercare di affrontare problemi quali la povertà, la crescente disparità tra paesi 

industrializzati e paesi in via di sviluppo nonché le difficoltà sempre maggiori nei 

diversi ambiti sociali, economici ed ambientali, gettando le basi per uno sviluppo 

sostenibile a livello mondiale. Tra i risultati più significativi della Conferenza di Rio 

c’è stata l’adozione della Convenzione sulla diversità biologica (CBD), il cui art. 8 

impegna ogni Stato firmatario a conservare la biodiversità stabilendo e gestendo 

adeguatamente le aree protette, tutelando gli ecosistemi e gli habitat naturali e 

promuovendo lo sviluppo sostenibile ed ecocompatibile nelle zone adiacenti alle aree 

protette35. A partire dalla Conferenza di Rio del 1992, e dalla successiva adozione di 

importanti convenzioni internazionali, l’UNESCO ha focalizzato la propria 

 
32 Cfr. S. Sarkar, ‘Wilderness Preservation and Biodiversity Conservation: Keeping Divergent Goals 
Distinct’ (1999) in BioScience 5, 405-412; M J Groom, G K Meffe e C R Carroll (eds.), Principles of 
Conservation Biology (Sinauer Associates 2006); F Fernandez e B B Araújo, ‘As Primeiras Fronteiras: 
impactos ecológicos da expansão humana pelo mundo’ in J L de Andrade Franco, S D Silva, J A 
Drummond, G G Tavares (Orgs.), História Ambiental: fronteiras, recursos naturais e conservação da natureza 
(Garamond 2012). 

33 Disponibile all’indirizzo: https://www.unesco.it/wp-
content/uploads/2023/11/Convenzione-Patrimonio-Mondiale-italiano-1.pdf.  

34 Disponibile all’indirizzo: https://www.un.org/en/conferences/environment/rio1992.  

35 Disponibile all’indirizzo: https://www.cbd.int/.  

https://www.unesco.it/wp-content/uploads/2023/11/Convenzione-Patrimonio-Mondiale-italiano-1.pdf
https://www.unesco.it/wp-content/uploads/2023/11/Convenzione-Patrimonio-Mondiale-italiano-1.pdf
https://www.un.org/en/conferences/environment/rio1992
https://www.cbd.int/


 

202 
 

Opinio Juris in Comparatione n. 1/2025 
 

ISSN 2281-5147 

attenzione sull’identificazione di aree e pratiche tradizionali in grado di salvaguardare 

e valorizzare gli ecosistemi, cercando di elaborare modelli di gestione a livello locale e 

implementando politiche di sviluppo sostenibile che promuovano le tecniche di 

produzione tradizionali36. 

Alla luce del quadro normativo internazionale sulle aree protette, è importante 

rimarcare come il contesto attuale si presenta particolarmente favorevole all’esigenza 

di una tutela integrata delle aree protette alla luce di un nuovo paradigma. L’IUCN, 

infatti, ha presentato una definizione rinnovata di aree protette e, al contempo, ha 

rivisto la classificazione delle diverse categorie di gestione delle aree protette a livello 

internazionale; tali concetti e standard, elaborati dalla Commissione Mondiale sulle 

Aree Protette (CMAP) dell’IUCN senza un’efficacia vincolante, sono tuttavia idonei 

a influenzare le legislazioni e le politiche ambientali degli Stati in relazione alla 

preservazione degli ecosistemi37.  

 

3. Il paradigma bioculturale nella tutela giuridica delle aree protette 

La questione della sostenibilità nella creazione e gestione delle aree protette ha 

guadagnato grande attenzione da parte di antropologi e altri scienziati sociali a partire 

dagli anni Novanta, in particolare sotto la spinta dei movimenti socio-ambientalisti 

che rappresentavano gli interessi di quelle popolazioni indigene e comunità locali 

maggiormente colpite da progetti di sviluppo e iniziative di conservazione. Oggi, con 

l’aggravarsi della crisi climatica e del riscaldamento globale, le prospettive 

antropologiche sulla preservazione ambientale, volte a valorizzare l’interazione 

uomo/natura nella configurazione del principio di sostenibilità, assumono contorni 

inediti e stimolanti. 

 
36 Cfr., ad esempio, il Man and the Biosphere Program (MaB), https://rbma.org.br/n/mab-unesco/o-
programa/. 

37 Cfr. B Lausche and F Burhenne, Guidelines for Protected Areas Legislation, IUCN Environmental Policy 
and Law Paper No. 81 (IUCN 2011), XV, in cui si rimarca il bisogno di «correlate best management 
practice with the law that governs protected areas and the legal framework within which such areas 
are established and managed». Lo scopo delle Linee Guida è appunto quello di «support national 
governments in instituting appropriate legislation to meet these challenges and opportunities». 

https://rbma.org.br/n/mab-unesco/o-programa/
https://rbma.org.br/n/mab-unesco/o-programa/


 

203 
 

Opinio Juris in Comparatione n. 1/2025 
 

ISSN 2281-5147 

I primi studi antropologici sul tema delle aree protette si erano concentrati 

sull’impatto dello sviluppo economico e della tutela ambientale sulle popolazioni 

locali38, con un’attenzione particolare ai conflitti tra attori sociali nella creazione e 

implementazione delle aree protette per la conservazione delle risorse naturali39. Le 

riflessioni sul cosiddetto “conflitto tra parchi e persone” hanno dato vita a nuove piste 

di ricerca rispetto alla possibilità di progettare esperienze di conservazione con un 

approccio socio-ambientale nonché di considerare le persone appartenenti a comunità 

tradizionali o popoli indigeni come vittime della tutela ambientale. 

Più recentemente, la letteratura antropologica su questi temi si è estesa alla 

comprensione delle varie forme di gestione etno-ecologica dei saperi tradizionali e 

della trasformazione del paesaggio40, ponendosi il problema dello sviluppo di politiche 

pubbliche che includano strumenti di gestione partecipativa delle aree protette e 

affrontando le tensioni attorno ai concetti di sostenibilità e abitabilità41. Ad essere 

contestata, come si è già ricordato, è la visione restrittiva tradizionalmente veicolata 

dagli strumenti giuridici internazionali e nazionali, in base alla quale le aree protette si 

configurano come porzioni di territorio istituzionalmente tutelate con finalità di 

conservazione ambientale, bellezza paesaggistica o tutela del patrimonio culturale di 

un paese. L’istanza di protezione andrebbe riconfigurata nel senso non soltanto di 

interdire o controllare – compito al quale le autorità pubbliche si sono 

 
38 Cfr. B Albert, ‘Territorialidad, etnopolítica y desarrollo: a propósito del movimiento indígena en la 
Amazonia brasileña’ in A Surrallés e P García Hierro (eds.), Tierra adentro. Territorio indígena y percepción 
del entorno (Grupo Internacional de Trabajo sobre Asuntos Indígenas 2004), 221-258 e K B Ghimire 
e M P Pimbert, Social change and conservation (Routledge 2013). 

39 S Amend e T Amend, Espacios sin habitantes? Parques nacionales de América del Sur (IUCN 1995). 

40 D A Posey e M J Balick (eds.), Human impacts on Amazonia: the role of traditional ecological knowledge in 
conservation and development (Columbia University Press 2006) e S L B Lúcio, L Eloy e A C Sena (orgs.), 
As áreas protegidas e o manejo do fogo em sistemas agrícolas tradicionais no Jalapão (Brasil). Proceedings from the 
COMBIOSERVE Conference Community Conservation in Latin America: innovations in research and practice 
(Global Diversity Foundation 2016). 

41 A Kothari, ‘Protected areas and people: the future of the past’ (2008) Parks 2, 23-34. 



 

204 
 

Opinio Juris in Comparatione n. 1/2025 
 

ISSN 2281-5147 

prevalentemente dedicate nell’istituire le aree protette – ma anche di ciò che la filosofa 

della scienza Isabelle Stengers ha chiamato “l’arte di prendersi cura” 42. 

A partire dalla metà degli anni Duemila il paradigma bioculturale – e la stessa categoria 

di “diritti bioculturali” che ne costituisce la ricaduta giuridica – ha guadagnato 

popolarità nell’ambito delle scienze sociali, consentendo di portare ad emersione il 

ruolo decisivo delle cosmovisioni, dei modi di vita, costumi, tradizioni di popoli 

indigeni e comunità locali per la conservazione della biodiversità43. Sul piano giuridico, 

la formula “diritti bioculturali” fa riferimento ai «diritti delle comunità etniche […] ad 

amministrare e tutelare le forme di vita e gli ecosistemi con cui sviluppano speciali 

relazioni simbiotiche attraverso le proprie regole e tradizioni»44, fondandosi su una 

base filosofica che ne valorizza il loro carattere olistico. Tale carattere, secondo Chen 

e Gilmore45, si incentra su tre aspetti: in primo luogo, la relazione tra natura e cultura, 

nella misura in cui biodiversità e diversità culturale sono interdipendenti e 

inestricabilmente legate; in secondo luogo, la dimensione temporale, poiché passato, 

presente e futuro sono collegati nella presa in carico delle storie peculiari e delle 

ingiustizie subite dai gruppi indigeni, dell’assetto attuale e della necessità di supportare 

l’emancipazione di questi gruppi in vista della conservazione della loro diversità 

bioculturale per le generazioni future; in terzo luogo, la contestuale considerazione 

dell’elemento “particolare” delle comunità indigene e dell’interesse “universale”. La 

tutela del distinto patrimonio bioculturale delle popolazioni indigene e delle comunità 

tradizionali, da questa prospettiva, diventa cruciale per il mantenimento della 

biodiversità e della diversità culturale dell’intero pianeta. 

 
42 I Stengers, No tempo das catástrofes (Cosac Naify 2015). 

43 V González (ed.), Derechos de la Naturaleza y Derechos Bioculturales: escenarios de posibilidad ante la 
degradación de la naturaleza (Centro Sociojurídico para la Defensa Territorial Siembra 2021), 96-97. 

44 S Bagni, ‘Le voci (non del tutto inascoltate) della Natura nella recente giurisprudenza colombiana 
e indiana’ (2018) DPCE online 4, 994, che richiama la nozione di diritti bioculturali proposta da K S 
Bavikatte e T. Bennett, ‘Community stewardship: the foundation of biocultural rights’ (2015) Journal 
of Human Rights and the Environment 1, 7-29. 

45 C Chen e M Gilmore, ‘Biocultural Rights: A New Paradigm for Protecting Natural and Cultural 
Resources of Indigenous Communities’ (2015) The International Indigenous Policy Journal 3, 9. 



 

205 
 

Opinio Juris in Comparatione n. 1/2025 
 

ISSN 2281-5147 

Alla formula “diritti bioculturali” si fa riferimento, più o meno esplicitamente, in 

diversi ordinamenti costituzionali – come quelli di Sudafrica46, Kenya47, Ecuador48, 

India49 e Brasile50 – che hanno riconosciuto formalmente il legame tra comunità 

indigene, espressioni culturali e risorse naturali, per lo più a seguito di interpretazioni 

 
46 La Costituzione Sudafricana del 1996 riconosce i diritti culturali delle comunità e la necessità di 
proteggere le conoscenze tradizionali legate alla biodiversità. Sebbene la Costituzione non menzioni 
esplicitamente la “conoscenza tradizionale”, essa stabilisce dei principi che garantiscono la protezione 
di tale conoscenza, riconoscendo agli artt. 30 e 31 il diritto alla cultura, compreso il diritto a mantenere 
le proprie tradizioni e pratiche culturali; il diritto a un ambiente sano e sostenibile (art. 24) e il diritto 
alla proprietà (art. 25), compresi i diritti sulle risorse naturali e sulle conoscenze tradizionali ad esse 
associate. 

47 Il Kenya, con la Costituzione del 2010, è stato uno dei primi ordinamenti a riconoscere 
esplicitamente i diritti bioculturali. L’art. 11 promuove la cultura come fondamento della nazione e 
riconosce i diritti delle comunità a preservare la loro cultura e conoscenza tradizionale. L’art. 69 
obbliga lo Stato a rispettare le conoscenze tradizionali legate alla biodiversità.  

48 L’Ecuador è il primo paese al mondo a riconoscere espressamente in una Carta Costituzionale i 
diritti della Natura, includendo implicitamente i diritti bioculturali laddove si riconoscono le 
conoscenze ancestrali indigene come fondamentali per la tutela dell’ambiente. L’art. 71, in particolare, 
prevede che «La naturaleza o Pacha Mama, donde se reproduce y realiza la vida, tiene derecho a que 
se respete integralmente su existencia y el mantenimiento y regeneración de sus ciclos vitales, 
estructura, funciones y procesos evolutivos. Toda persona, comunidad, pueblo o nacionalidad podrá 
exigir a la autoridad pública el cumplimiento de los derechos de la naturaleza. Para aplicar e interpretar 
estos derechos se observarán los principios establecidos en la Constitución, en lo que proceda. El 
Estado incentivará a las personas naturales y jurídicas, y a los colectivos, para que protejan la 
naturaleza, y promoverá el respeto a todos los elementos que forman un ecosistema». L’art. 74, 
inoltre, recita che: «Las personas, comunidades, pueblos y nacionalidades tendrán derecho a 
beneficiarse del ambiente y de las riquezas naturales que les permitan el buen vivir. Los servicios 
ambientales no serán susceptibles de apropiación; su producción, prestación, uso y aprovechamiento 
serán regulados por el Estado».  

49 La Costituzione indiana, promulgata nel 1950, pur non menzionando esplicitamente i diritti 
bioculturali, dedica un capitolo specifico ai diritti dei popoli indigeni, riconoscendone l’identità 
culturale, i diritti territoriali e l’autonomia e il diritto all’ambiente (artt. 48A e 51A).  

50 Sebbene la costituzione brasiliana del 1988 non menzioni esplicitamente l’espressione “diritti 
bioculturali”, diversi articoli garantiscono indirettamente la tutela di questi diritti. L’art. 215, ad 
esempio, riconosce a tutti il pieno esercizio dei diritti culturali e l’accesso alle fonti della cultura 
nazionale, proteggendo le manifestazioni delle culture popolari, indigene e afrobrasiliane, mentre l’art. 
225 stabilisce che tutti hanno diritto a un ambiente ecologicamente equilibrato, bene comune per le 
persone ed essenziale per una sana qualità della vita, imponendo al Potere Pubblico e alla comunità 
il dovere di difenderlo e preservarlo nel presente e generazioni future.  



 

206 
 

Opinio Juris in Comparatione n. 1/2025 
 

ISSN 2281-5147 

estensive, da parte delle corti di vertice51, di norme costituzionali dedicate ai diritti dei 

popoli indigeni e alla tutela della biodiversità. 

Una menzione espressa di tale categoria si può rintracciare nella giurisprudenza della 

Corte costituzionale colombiana, che per la prima volta nel 2016, con la decisione T-

622/2016 del 10 novembre 2016 relativa al fiume Atrato, ha riconosciuto i diritti 

bioculturali a favore delle comunità etniche (e dunque non solo di quelle indigene, ma 

anche degli afrocolombiani)52. 

Secondo la Corte, i diritti di tali comunità di amministrare e tutelare in modo 

autonomo il proprio territorio in conformità con le proprie leggi e costumi – alla luce 

 
51 È possibile qui soltanto richiamare alcuni importanti casi giurisprudenziali. Nell’ambito della 
giurisprudenza costituzionale sudafricana, ad esempio, con il caso Richtersveld Community v. Alexkor 
Ltd., la Corte Costituzionale ha riconosciuto, nel 2003, i diritti delle comunità indigene a mantenere 
il proprio territorio e la propria relazione con le risorse naturali come parte dell’identità culturale. 
Anche in Kenia la giurisprudenza ha ulteriormente sviluppato questi diritti, come nel caso Joseph 
Letuya v. Kenya Forest Service del 2014, con il quale la High Court ha riconosciuto la connessione tra i 
diritti culturali delle comunità indigene e la protezione della biodiversità. I ricorrenti, in 
rappresentanza della comunità Ogiek residente nella foresta di East Mau, sostenevano che il loro 
diritto alla protezione della vita e di risiedere ovunque in Kenya fossero stati violati a causa dello 
sfratto forzato e della privazione dei mezzi di sussistenza. La Corte, rilevando che vi erano state 
significative irregolarità nelle assegnazioni dei terreni all’interno dell’area della foresta di Mau, ha fatto 
riferimento a diversi accordi ambientali internazionali, tra cui le Dichiarazioni di Stoccolma e di Rio, 
e ai diritti delle persone in relazione alla terra e all’ambiente (es. art. 24 della Carta Africana dei diritti 
dell’uomo e dei popoli). Sebbene, la Corte abbia dichiarato che il diritto alla vita, il diritto alla dignità 
e i diritti sociali ed economici dei ricorrenti fossero stati violati con il loro sfratto dalle terre occupate, 
la soluzione è stata individuata nell’ordine alla Commissione Nazionale per la Terra di assegnare 
un’area per il reinsediamento dei membri della comunità Ogiek. La sentenza adottata dalla Corte 
interamericana dei diritti umani nel giudizio Sarayaku v. Ecuador, resa pubblica nel 2012, rappresenta 
senza dubbio una grande vittoria per i popoli nativi. All’inizio dello scorso decennio, una compagnia 
petrolifera era stata autorizzata a introdursi nelle terre tradizionali dei Sarayaku, senza informare 
questi ultimi; la Corte ha stabilito che l’Ecuador ha violato il diritto della comunità Sarayaku ad essere 
consultata, all’identità culturale e alla proprietà comune dei terreni in questione. La Corte 
Costituzionale dell’Ecuador ha rafforzato questo legame nelle sue sentenze successive, come nel caso 
legato alla protezione del territorio indigeno Sarayaku (gennaio 2024, sentenza 60-19 AN-23), con la 
quale ha riconosciuto l’importanza delle conoscenze tradizionali per la conservazione della 
biodiversità. In India, con il caso K.K. Kailasam v. State of Tamil Nadu del 2006, la Corte Suprema ha 
riconosciuto la relazione tra cultura tradizionale e gestione sostenibile delle risorse naturali, 
affermando inoltre nella propria giurisprudenza l’obbligo di consultazioni delle comunità indigene 
nei processi di implementazione dei progetti di sviluppo economico e territoriale.  

52 Corte Constitucional, Sentencia T-622 de 2016, M. P. Jorge Iván Palacio Palacio. Disponibile 

al’indirizzo: https://www.corteconstitucional.gov.co/relatoria/2016/t-622-16.htm. 

https://www.corteconstitucional.gov.co/relatoria/2016/t-622-16.htm


 

207 
 

Opinio Juris in Comparatione n. 1/2025 
 

ISSN 2281-5147 

di una concezione delle risorse naturali come habitat delle proprie espressioni culturali, 

tradizioni e stili di vita – derivano dal riconoscimento della profonda e intrinseca 

connessione e interdipendenza tra natura e cultura. Come categoria giuridica, i diritti 

bioculturali mirano a integrare in un’unica formula le molteplici disposizioni che 

compaiono nella Costituzione colombiana in tema di protezione delle risorse naturali 

e dell’identità culturale delle comunità etniche (es. artt. 7, 8, 79, 80, 330 e 55 

transitorio): «en otras palabras, los derechos bioculturales no son nuevos derechos 

para las comunidades étnicas, en lugar de ello, son una categoría especial que unifica 

sus derechos a los recursos naturales y a la cultura, entendiéndolos integrados e 

interrelacionados» (par. 5.12). A questo proposito la Corte costituzionale cita 

espressamente la dottrina straniera, e in particolare l’autore indiano Sanjay Kabir 

Bavikatte53, rispetto al carattere olistico dei diritti bioculturali, arrivando a concludere 

che il riconoscimento a favore delle comunità etniche dell’amministrazione autonoma 

del territorio, funzionale al rispetto della loro cultura ancestrale, diventa altresì 

strumento di conservazione dell’ambiente e della biodiversità54. 

Qualificandosi come diritti collettivi – in quanto riconosciuti in capo alla comunità in 

virtù della relazione intrinseca e interdipendente con il suo ambiente naturale e la sua 

cultura – i diritti bioculturali si distinguono dagli altri diritti di terza generazione a 

causa del vincolo esplicito con la conservazione e l’uso sostenibile della diversità 

biologica55, concretizzandosi in pretese relative alla gestione del territorio, all’uso 

sostenibile delle risorse naturali e alla protezione della biodiversità sulla base di 

conoscenze, pratiche e istituzioni tradizionali (es. proprietà collettive)56. 

 
53 K S Bavikatte e T. Bennett, ‘Community stewardship: the foundation of biocultural rights’ (2015) 
Journal of Human Rights and the Environment 1. 

54 L A Nocera e C J M Arias, ‘I diritti della Natura e il ruolo della dimensione culturale nella 
giurisprudenza di Colombia ed Ecuador’ (2023) DPCE online Sp-2/2023 Convegno DPCE Caserta 
2022, 9. 

55 K S Bavikatte e D Robinson, ‘Hacia una historia de la ley de los pueblos a través de la jurisprudencia 
biocultural y el protocolo de Nagoya sobre acceso y participación en los beneficios’ (2011) Law, 
Environment and Development Journal, 1, 52. 

56 D C Sánchez, L G Osorio Jaramillo, D Correa Gutiérrez, J E Jaramillo Giraldo, La naturaliza como 
sujeto de derechos en la planeación del territorio, Documentos de Trabajo INER n. 19 (Universidad de 
Antioquia, Instituto de Estudios Regionales 2020), 8.  



 

208 
 

Opinio Juris in Comparatione n. 1/2025 
 

ISSN 2281-5147 

Un’ulteriore caratteristica dei diritti bioculturali, direttamente collegata 

all’interdipendenza tra il profilo ambientale e quello culturale, è la centralità della 

dimensione dell’impegno e della responsabilità (stewardship) dei popoli indigeni e delle 

comunità locali nei confronti della preservazione dell’ambiente57 – un aspetto che si 

ritrova in molte concezioni etico-filosofiche e religiose e relative culture giuridiche, 

come si vedrà nei paragrafi successivi in relazione all’Islam. Il concetto multiforme di 

“custodia” della natura – realizzata per mezzo di istituti e pratiche di gestione o 

amministrazione ecologica da parte di popoli e comunità che vivono in territori con 

una spiccata biodiversità in contesti fortemente differenziati – contribuisce a rendere 

i diritti bioculturali una categoria eterogenea e articolata al suo interno58. 

La nozione di diritti bioculturali, nonostante sia diventata sempre più rilevante nelle 

riflessioni su ambiente e diritti umani, non è esente da critiche, che ne hanno rilevato 

soprattutto la vaghezza e la soggettività delle relative formulazioni. Tali critiche, lungi 

dal negare la rilevanza di tale nozione, sono orientate a stimolare un dibattito più 

approfondito su come proteggere i diritti bioculturali in modo equo, nell’ottica del 

bilanciamento con altri diritti. Inoltre, al pari di quanto accade con qualsiasi altro 

concetto giuridico complesso, la tutela dei diritti bioculturali implica limiti e 

condizioni. Come segnalato da Sajeva59, poiché i diritti bioculturali derivano 

dall’interpretazione di documenti internazionali orientati alla protezione del valore 

intrinseco della biodiversità, i popoli indigeni e le comunità locali potranno 

rivendicarli soltanto se e nella misura in cui essi si dimostrino “sostenibili” in un’ottica 

sistemica, garantendo una tutela complessiva dei loro diritti in forme che promuovano 

l’ambiente e gli ecosistemi. Pertanto, riconoscendo che i popoli indigeni e le comunità 

 
57 G Zanetti, ‘Diritti bioculturali: percorrendo la strada che separa diverse tradizioni’ (2019) Diritto 
& Questioni Pubbliche 1, 269-272. 

58 V González (ed.), Derechos de la Naturaleza y Derechos Bioculturales: escenarios de posibilidad ante la 
degradación de la naturaleza (Centro Sociojurídico para la Defensa Territorial Siembra 2021), 99. 

59 G Sajeva, ‘The legal framework behind biocultural rights: An analysis of their pros and cons for 
indigenous peoples and for local Communities’ in F Girard, I Hall e C Frison (eds.) Biocultural Rights, 
Indigenous Peoples And Local Communities Protecting Culture And The Environment (Routledge 2022), 174, 

disponibile all’indirizzo: https://iris.unipa.it/retrieve/e3ad8928-c980-da0e-e053-
3705fe0a2b96/Sajeva%202022.%20Lega%20framework%20behind%20biocultural%20righ
ts.pdf.  

https://iris.unipa.it/retrieve/e3ad8928-c980-da0e-e053-3705fe0a2b96/Sajeva%202022.%20Lega%20framework%20behind%20biocultural%20rights.pdf
https://iris.unipa.it/retrieve/e3ad8928-c980-da0e-e053-3705fe0a2b96/Sajeva%202022.%20Lega%20framework%20behind%20biocultural%20rights.pdf
https://iris.unipa.it/retrieve/e3ad8928-c980-da0e-e053-3705fe0a2b96/Sajeva%202022.%20Lega%20framework%20behind%20biocultural%20rights.pdf


 

209 
 

Opinio Juris in Comparatione n. 1/2025 
 

ISSN 2281-5147 

locali potrebbero non vivere in modo pienamente compatibile con la conservazione 

dell’ambiente, i diritti bioculturali non attribuiscono ai loro titolari soltanto un fascio 

di situazioni giuridiche positive, ma anche un insieme di doveri: popoli indigeni e 

comunità locali sono infatti tenuti ad agire come custodi delle terre e delle risorse 

naturali che costituiscono il loro habitat, e i loro diritti all’autogoverno e all’identità 

culturale devono essere esercitati con modalità che non siano dannose per la 

conservazione dell’ambiente. 

 

4. La tutela giuridica dell’ambiente nei paesi del Maghreb tra diritto politico e ruolo 

del formante tradizionale 

Il caso che si intende approfondire in questo studio, come già anticipato, è quello del 

Maghreb, un’area geografica – costituita da paesi con una propria identità culturale e 

una propria tradizione giuridica, fortemente influenzata dal diritto islamico – 

relativamente meno indagata, rispetto ad altre, sotto il profilo della tutela 

dell’ambiente e della biodiversità. 

Nei paesi del Maghreb il diritto che si occupa di ambiente e cambiamenti climatici è 

prevalentemente “politico”60, di fonte costituzionale e legislativa: sebbene 

provvedimenti legislativi dedicati allo sviluppo sostenibile e alla governance ambientale 

siano rintracciabili fin dagli anni Novanta, con l’influenza decisiva degli avanzamenti 

sul piano internazionale (come il Vertice di Rio del 1992), i riferimenti costituzionali 

risultano invece più recenti, legati alla fase di contestazione dei regimi autocratici e di 

transizione costituzionale avviatasi nel 201161.  

Dall’analisi comparativa dei testi costituzionali di Algeria, Marocco e Tunisia, in 

particolare, emerge che le costituzioni tunisina e algerina assegnano allo Stato compiti 

specifici nella protezione e preservazione delle risorse ambientali. 

 
60 Sulle diverse fonti di legittimazione del diritto cfr. L Pegoraro e A Rinella, Sistemi costituzionali 
(Giappichelli 2024), 136 e s.  

61 D Amirante, Costituzionalismo ambientale. Atlante giuridico per l’Antropocene (il Mulino 2022), 157, parla, 
a questo proposito, di crisis environmental constitutionalism. 



 

210 
 

Opinio Juris in Comparatione n. 1/2025 
 

ISSN 2281-5147 

Nella Costituzione tunisina del 2014, che ha consacrato la svolta democratica in 

rottura con il regime autocratico precedente, tanto il Preambolo quanto l’art. 45 

menzionavano la “sicurezza climatica” quale impegno che le istituzioni statali sono 

tenute ad assumersi, in aggiunta a diversi articoli costituzionali dedicati al 

riconoscimento del diritto a un ambiente sano ed equilibrato62. A partire da queste 

innovazioni la dottrina non ha mancato di segnalare il carattere pionieristico della 

carta tunisina e, in particolare, la novità di dissociare il clima dall’ambiente con 

l’intento di trattare i due ambiti separatamente, considerando il primo oggetto di un 

autonomo ambito di interesse e tutela giuridica63. La Costituzione della svolta 

autoritaria, nel 2022, è segnata da un regresso che sembra coinvolgere anche l’aspetto 

della tutela ambientale e della lotta ai cambiamenti climatici: mentre rimane la tutela 

del “diritto a un ambiente sano ed equilibrato” (art. 47) e del “diritto all’acqua potabile 

[…] su un piano di uguaglianza” (art. 48), scompaiono i riferimenti alla sicurezza 

climatica tanto nel Preambolo quanto nell’art. 47. 

In Algeria, oltre al Preambolo64, l’art. 21 affida allo Stato il compito di assicurare la 

protezione dei terreni agricoli e la garanzia di «un ambiente sano per proteggere le 

persone e lo sviluppo del loro benessere» nonché «una sensibilizzazione continua sui 

rischi ambientali»; sono altresì individuati come altrettanti obblighi per le istituzioni 

statali la garanzia dell’«uso razionale dell’acqua, dei combustibili fossili e di altre risorse 

naturali» e «la tutela dell’ambiente nelle sue dimensioni terrestre, marittima e spaziale», 

a cui si deve aggiungere il contrasto attivo dei comportamenti inquinanti. L’art. 64 

 
62 Oltre al Preambolo – nel quale, come si è già anticipato, si parla della «necessità di contribuire alla 
sicurezza climatica e alla salvaguardia di un ambiente sano, in modo da garantire la sostenibilità delle 
nostre risorse naturali e la continuità di un’esistenza pacifica per le generazioni future, e per realizzare 
la volontà delle persone di essere attori della propria storia […]» – si devono citare gli artt. 12, 13, 44 
(sul diritto all’acqua, in base al quale «La preservazione dell’acqua e il suo uso razionale sono un 
dovere dello Stato e della società»), 45, 65 e 129 Cost. 

63 Cfr. L Colella, ‘Il diritto dell’ambiente nella prospettiva islamica del “Green Deen”: il 
costituzionalismo ambientale del Marocco e della Tunisia’ (2023) DPCE online 2, 836. 

64 Nel Preambolo si esplicita che «Il popolo algerino resta attaccato alle proprie scelte per la riduzione 
delle disuguaglianze sociali e l’eliminazione delle disparità regionali. Si sforza di costruire un’economia 
produttiva e competitiva nel quadro dello sviluppo sostenibile. Il popolo si preoccupa altresì per il 
degrado dell’ambiente e delle conseguenze negative del cambiamento climatico e ambisce a garantire 
la protezione dell’ambiente naturale, l’utilizzo razionale delle risorse naturali così come la loro 
preservazione a vantaggio delle generazioni future. […] ». 



 

211 
 

Opinio Juris in Comparatione n. 1/2025 
 

ISSN 2281-5147 

riconosce espressamente il «diritto ad un ambiente sano nel quadro dello sviluppo 

sostenibile», rinviando alla legge per la determinazione degli obblighi incombenti sulle 

persone fisiche e giuridiche nella tutela dell’ambiente65. 

La disciplina rintracciabile nella Costituzione marocchina del 2011 risulta 

comparativamente meno incisiva, incentrandosi su un più tradizionale “diritto 

all’acqua e all’ambiente salubre” riconosciuto dall’art. 31 quale diritto fondamentale 

che lo Stato si impegna a garantire a tutti i cittadini in condizione di uguaglianza (ex 

art. 19 Cost.)66. 

È evidente che tali norme costituzionali non risultano permeate dal formante 

tradizionale (religioso e consuetudinario), sebbene, come è noto, l’Islam e le fonti 

giuridiche di matrice sciaraitica siano sovente richiamati all’interno delle costituzioni 

dei paesi a maggioranza musulmana – sotto forma, ad esempio, del riconoscimento 

della religione di Stato e di altri indicatori della confessionalità dello Stato, oppure del 

ruolo della sharīʿa nel sistema delle fonti del diritto67. Lo stesso può dirsi per il diritto 

di rango legislativo in materia di tutela ambientale e contrasto ai cambiamenti climatici 

adottato nei paesi maghrebini, il quale, da un lato, risulta largamente depositario di 

modelli e strumenti mutuati dai paesi occidentali e, dall’altro lato, si caratterizza spesso 

 
65 A tali norme vanno aggiunti l’art. 139 – che individua le norme generali relative all’ambiente, al 
contesto di vita e allo sviluppo del territorio tra le competenze legislative del Parlamento – e gli artt. 
209, 210 e 217 su funzioni e competenze del Consiglio nazionale economico, sociale e ambientale. 
Sull’evoluzione della tutela ambientale nel diritto costituzionale algerino cfr. R Tabti, ‘De la protection 
de l’environnement dans les Constitutions Algeriennes’ (2024) Comparative Legilinguistics 57, 7-40. 

66 Ulteriori riferimenti all’ambiente si rinvengono nell’art. 35 dedicato alla protezione della proprietà 
privata, nel quale si dichiara che «Lo Stato […] opera per la realizzazione di uno sviluppo umano 
sostenibile, anche per consentire il consolidamento della giustizia sociale e la conservazione delle 
risorse naturali nazionali e dei diritti delle generazioni future». L’art. 71, inoltre, include le regole 
relative alla «gestione dell’ambiente, alla protezione delle risorse naturali e allo sviluppo sostenibile» 
tra le materie di competenza della legge (sottraendole al potere regolamentare del Governo, sul 
modello francese), autorizzando altresì il Parlamento ad adottare in «materia ambientale» delle leggi-
quadro che fissino gli obiettivi fondamentali dello Stato. 

67 Sulla posizione della sharīʿa nel sistema delle fonti del diritto definito nelle costituzioni cfr. N J 
Brown e M Revkin, ‘Islamic Law and Constitutions’ in A M Emon e R Ahmed (eds), The Oxford 
Handbook of Islamic Law (Oxford University Press 2018), 779 e s. 



 

212 
 

Opinio Juris in Comparatione n. 1/2025 
 

ISSN 2281-5147 

per l’alto tasso di inefficacia a causa della mancata adozione della normativa di 

attuazione di fonte regolamentare68. 

D’altra parte, l’assenza di tale riferimento, anche in forma a-specifica, non va inteso 

nel senso dell’assenza di un corpus di principi etici e di norme e istituti giuridici, di 

matrice tanto religiosa quanto consuetudinaria, in materia di protezione della natura. 

Ricordando l’inscindibilità, nell’Islam, tra la sfera giuridica e quella morale, che 

«trovano entrambe le proprie fonti nella sharīʿa»69, è possibile innanzitutto rintracciare 

un’”etica ambientale islamica”. Dal Corano e dagli insegnamenti del Profeta 

Maometto sono ricavabili principi e regole in grado di orientare il fedele musulmano 

verso il perseguimento della sostenibilità ambientale, che non andrebbe dunque intesa 

come una questione esclusivamente sociale, politica e giuridica, ma altresì come un 

dovere spirituale e morale per i credenti. Questi ultimi sono incoraggiati dall’Islam a 

vivere in armonia con l’ambiente, a rispettare le risorse naturali come segno della 

creazione divina e a impegnarsi in pratiche ecologiche (es. riduzione dei rifiuti, 

consumo consapevole, uso delle energie rinnovabili, ecc.) come atto di fede70. Tra i 

principi fondamentali dell’etica ambientale islamica – particolarmente rilevanti 

rispetto al tema della preservazione della biodiversità mediante la creazione di aree 

protette – è da menzionare la responsabilità morale degli esseri umani di custodire 

 
68 Nell’impossibilità di dar conto in questa sede della complessità dei tanti provvedimenti legislativi e 
strategie nazionali adottati nei paesi maghrebini in materia di tutela ambientale, lotta ai cambiamenti 
climatici e protezione della biodiversità, ci si limita a segnalare, come già accennato, il giudizio generale 
sostanzialmente negativo che emerge nella dottrina e nei report delle organizzazioni internazionali, 
governative e non governative, circa l’efficacia di tali disposizioni, cfr., tra gli altri, A Belhimer et al., 
‘Sub-Chapter 3.1.1. When Law Addresses the Environment’ in J-P Moatti e S Thiébault, The 
Mediterranean Region under Climate Change (IRD Éditions 2016), disponibile all’indirizzo:  

https://books.openedition.org/irdeditions/23712.  

69 F Castro, Il modello islamico (Giappichelli, 2007), 4.  

70 Questa prospettiva è efficacemente illustrata nel volume di I Abdul-Matin, Green Deen. What Islam 
Teaches About Protecting the Planet (Berrett-Koehler Publishers 2010), che ricostruisce la dimensione 
dell’Islam come “religione verde”: il termine “deen”, nella sua traslitterazione in caratteri latini e in 
particolare in lingua inglese, richiama il termine arabo din, molto difficile da tradurre e che viene 
solitamente reso come “religione islamica” o come “stile di vita islamico”, con un accento quindi 
sull’ortoprassi. 

https://books.openedition.org/irdeditions/23712


 

213 
 

Opinio Juris in Comparatione n. 1/2025 
 

ISSN 2281-5147 

(dal concetto di Khilāfah, riconducibile all’idea di “custodia”, “vicariato”71) il pianeta 

e, in particolare, le sue risorse naturali. Gli esseri umani, dunque, sono visti come 

custodi e amministratori (Khalīfah72) della cosmologia morale del Corano e in 

particolare, per quel che qui più interessa, della preservazione della terra vista come la 

manifestazione della gloria di Allah: è evidente, da questa prospettiva, che l’etica 

ambientale islamica non si incentra sul paradigma del diritto individuale quanto 

piuttosto su quello della responsabilità73.  

Sul piano più propriamente giuridico, pur in assenza di un autonomo corpus di norme 

espressamente qualificabile come “diritto ambientale islamico”74, molti riferimenti 

 
71 Tale principio, con specifico riferimento alla preservazione della natura, ha una sua base coranica; 
si possono ricordare qui, in particolare, i seguenti passaggi rilevanti: «Porrò un vicario sulla terra» 
(Corano 2:30); «Egli è Colui che vi ha costituiti eredi della terra» (Corano 6:165); «La terra l’ha disposta 
per le creature: vi crescono frutti e palme dalle spate protette e cereali nei loro involucri e piante 
aromatiche» (Corano 55:10-12); «Non vedete come Allah vi ha sottomesso quel che è nei cieli e sulla 
terra e ha diffuso su di voi i Suoi favori, palesi e nascosti? Ciononostante vi è qualcuno tra gli uomini 
che polemizza a proposito di Allah senza avere né scienza né guida né un Libro luminoso» (Corano, 
31:20). 

72 G Vercellin, Istituzioni del mondo musulmano (Einaudi 2002), 234, ricorda che il termine khalīfah – 
caratterizzato da un’estrema complessità semantica, anche alla luce delle stratificazioni di significati 
che ha assunto nel corso del tempo, specialmente in relazione al governo della umma islamica – «è 
legato a khlf che significa ‘venir dopo nel tempo’, ‘venir dietro a qualcuno’, ‘succedere’».  

73 Sotto il profilo della traduzione giuridica e, quindi, del rapporto tra diritto e lingua, la dimensione 
della responsabilità della preservazione della natura è richiamata da I Zilio-Grandi, 
‘Environmentalism and Sustainability as an Expression of Islamic Morality’ (2021) Lagoonscapes 2, 
248, con riferimento al termine arabo istidāma, utilizzato generalmente per tradurre il termine 
“sostenibilità”: mentre quest’ultimo, tuttavia, «implies that we must take on the burden of our 
surrounding abused and worn-out environment, istidāma speaks of a possibly unchanging nature, 
which it is our duty to leave as we find it». Sul principio etico della responsabilità nell’Islam cfr. il 
pensiero del filosofo marocchino Taha Abderrahmane, che teorizza la “modernità islamica” a partire 
dai movimenti di umanizzazione, storicizzazione e razionalizzazione dell’Islam, cfr. M Hashas, The 
idea of European Islam. Religion, Ethics, Politics and Perpetual Modernity (Routledge 2019), 187-204. 

74 Ci si riferisce qui al diritto islamico classico, inteso come diritto “divino” e “dottrinale” secondo le 
categorie proposte da L Pegoraro e A Rinella, Sistemi costituzionali (Giappichelli 2024), 143 e s.), e non 
ai documenti di diritto internazionale regionale in materia ambientale adottati da parte dei paesi a 

maggioranza musulmana, spesso orientati al riconoscimento dei principi e delle norme della sharīʿa 
(quali, ad es., il Piano d’Azione Settennale Musulmano sul Cambiamento Climatico del 2009, la 
Dichiarazione di Bogor del 2010, la Dichiarazione Islamica sul Cambiamento Climatico del 2015 e il 
patto del 2024 Al-Mizan: Un Patto per la Terra). 



 

214 
 

Opinio Juris in Comparatione n. 1/2025 
 

ISSN 2281-5147 

utili alla protezione ambientale sono rinvenibili negli uṣūl al-fiqh e, in particolare, nel 

Corano e nella Sunna75. Nel Corano sono 675 i versetti (sui 6.236 totali) a occuparsi 

di quelle che possiamo qui considerare come le diverse componenti degli ecosistemi 

– e quindi esseri umani, acqua, aria, terra, piante, animali e altre risorse naturali76 – 

all’insegna, soprattutto, del già ricordato principio del Khilāfah, oltre che di quelli di 

unità e di equilibrio, nel rapporto tra uomo e natura. Anche nella Sunna, l’insieme delle 

norme di condotta di Maometto nelle diverse circostanze, emerge un’attenzione per 

il comportamento responsabile degli uomini nei confronti della preservazione delle 

risorse naturali e, in particolare, per l’importanza dell’educazione al rispetto 

dell’ambiente77.   

Nell’ambito tanto del diritto islamico classico quanto del diritto consuetudinario78, 

l’istituto giuridico su cui si è concentrata maggiormente l’attenzione di quegli autori 

interessati a ricercare nel formante tradizionale un fondamento degli obblighi di 

preservazione ambientale è il waqf (plur. awqāf), detto anche ḥabs (plur. ḥabūs) nell’area 

nordafricana. Tradotto generalmente come “fondazione pia”, il waqf consiste in 

un’immobilizzazione di beni il cui possesso viene assegnato alla realizzazione di uno 

scopo o di un’opera caritatevole; istituzione fondamentale nello sviluppo e nella stessa 

sopravvivenza della civiltà islamica nel corso dei secoli, esso si è configurato 

 
75 Gli uṣūl al-fiqh (letteralmente, le “radici del diritto”) sono quattro: Corano, Sunna, igmā‛ e qiyās, 
variamente ricollegate alla rivelazione divina: «direttamente, il Corano, che è la parola di Dio, e la 
sunna; indirettamente, l’igmā‛ o consenso della Comunità e/o dei Dottori, e il qiyās o ragionamento 
analogico», cfr. F Castro, Il modello islamico (Giappichelli, 2007), 12.  

76 A Helfaya, A Kotb, D Abdelzaher, ‘Eco-Islam: Beyond the Principles of Why and What, and Into 
the Principles of How’ (2019) Journal of Business Ethics 3, 623-643. 

77 M Asmawati, S Abdul, I Abdul Halim, ‘Preserving Human–Nature’s Interaction for Sustainability: 
Quran and Sunnah Perspective’ (2020) Science and Engineering Ethics 26; N A Mohidem e Z 
Hashim, ‘Integrating Environment with Health: An Islamic Perspective’ (2023) Social Sciences 12. 

78 Tenendo conto del carattere complesso e stratificato dei sistemi giuridici dei paesi a maggioranza 
musulmana – caratterizzati storicamente dalla coesistenza di fonti di legittimazione del diritto di 
diversa natura all’insegna del pluralismo giuridico – le consuetudini hanno svolto un ruolo cruciale 
nell’interazione tra fonti sciaraitiche e diritto pre-islamico. Nello sviluppo dei sistemi giuridici 
maghrebini il diritto consuetudinario è rilevante sia sotto la veste di ‘urf (consuetudine come fonte 

secondaria nella teoria degli uṣūl al-fiqh) sia in ragione dell’apporto degli africani subsahariani che nel 
corso dei secoli si sono installati, per diverse ragioni, in Nord Africa, cfr. S Ben Saad, ‘Les origines 
africaines du droit au Maghreb’ (2014) Confluence Méditerraneé 3. 



 

215 
 

Opinio Juris in Comparatione n. 1/2025 
 

ISSN 2281-5147 

storicamente quale strumento di implementazione delle “politiche sociali” delle 

autorità politiche e amministrative nel dār al-Islām (lett. “terra dell’islam”)79. Il waqf di 

beneficenza, in particolare, era istituito per svariati scopi (es. costruzione e 

mantenimento di moschee e delle scuole giuridiche ad esse collegate, compensi ai 

docenti e sussidi agli allievi, assistenza sanitaria ecc.) e comportava la conservazione e 

l’inalienabilità dei beni che ne erano oggetto80: se la proprietà del bene era 

“recuperata” da Dio, colui che costituiva il waqf  (wāqif) si spogliava in perpetuo del 

diritto di possesso, che veniva destinato all’attuazione di un fine filantropico e sociale 

definito dallo stesso soggetto sotto la responsabilità di un amministratore (mutawallī) 

tenuto a rispondere al qāḍī della gestione del bene. Proprio in ragione della rilevanza, 

sociale ed economica, degli awqāf, già in epoca coloniale era iniziato un processo di 

statalizzazione volto a integrare le fondazioni pie nelle strutture dei moderni Stati 

nazionali burocratici centralizzati, riducendo il controllo privato e religioso su queste 

istituzioni e indebolendo, secondo molti osservatori, le strutture tradizionali di 

solidarietà sociale81. Oggi, in molti paesi arabi, la gestione degli awqāf è di competenza 

di appositi ministeri governativi, che sovrintendono all’amministrazione dei beni 

dovendo garantire che gli stessi siano utilizzati secondo le finalità stabilite dai 

fondatori e in conformità con i principi islamici82. 

Come si è già anticipato, nei paesi a maggioranza musulmana il waqf è stato utilizzato 

anche a scopo di tutela della flora e della fauna, sebbene questa non abbia mai 

rappresentato la sua destinazione preponderante. Alcune forme che il waqf poteva 

assumere erano più specificamente dedicate alla protezione ambientale: si tratta, in 

particolare, del sistema millenario di gestione e conservazione delle terre che prende 

 
79 Per una ricostruzione delle principali tipologie e degli elementi strutturali del waqf cfr. F Castro, Il 
modello islamico (Giappichelli, 2007), 64-68.  

80 Cfr. G Vercellin, Istituzioni del mondo musulmano (Einaudi 2002) 319, che precisa: «l’istituto del waqf è 
uno dei più importanti tra quelli del dār al-Islām perché in esso si mescolano fede, vita della collettività 
ed economia sociale», 320. 

81 Cfr. M Schatzmiller, ‘Islamic Institutions and Property Rights: The Case of The ‘Public Good’ 
Waqf’ (2001) in Journal of the Economic and Social History of the Orient 1, 44-74. 

82 Si pensi, in Marocco, al Ministère des Habous et des Affaires Islamiques.  



 

216 
 

Opinio Juris in Comparatione n. 1/2025 
 

ISSN 2281-5147 

il nome di ḥima (nella penisola arabica e in altre aree del Medio Oriente), agdal83 (in 

Nord Africa), e nagari (in Asia meridionale, e in particolare in Indonesia). Lo scopo di 

tale istituzione, già nell’Arabia pre-islamica, era quello di delimitare una “riserva di 

pascolo” utile a facilitare la rigenerazione naturale e veniva a tal fine utilizzato dalle 

tribù locali; con l’avvento dell’Islam84, l’ḥima è passata a indicare un bene “collettivo” 

dedicato al benessere della comunità che lo circonda, inteso come possibilità di 

fruizione di una risorsa naturale “protetta”, per mezzo di limitazioni o veri e propri 

divieti, dall’impatto delle attività umane su di essa (es. taglio degli alberi, pascolo 

indiscriminato)85.  

Mentre il waqf, dunque, è uno strumento di protezione ambientale di carattere generale 

che trova il proprio fondamento nell’ambito della sharīʿa, l’ḥima può rappresentarne 

una declinazione specifica, con una fisionomia ibrida che, soprattutto nel caso 

dell’agdal nordafricano, integra la dimensione religiosa con il fondamento 

consuetudinario86. Come opportunamente segnalato dalla dottrina, infatti, l’agdal 

costituisce un «holistic conceptual framework integrating ecosystems and resources, 

 
83 Il termine agdal, in particolare, deriva dalla lingua berbera e significa letteralmente “pascolo 
riservato” o “luogo protetto”.  

84 Secondo la dottrina islamica, lo stesso profeta Maometto trasformò l’ḥima da enclave privata a bene 
“pubblico” (meglio dire, collettivo), distribuendo le quote a tutti i membri della comunità, 
coerentemente con il loro dovere religioso di amministratori e custodi (Khalīfah) del mondo naturale 
di Dio, cfr. K Kakish, ‘9: Facilitating a Hima Resurgence: Understanding the Links between Land 
Governance and Tenure Security’ in AA VV, A Region in Motion: Reflections From West Asia–North 
Africa (WANA Institute and Friedrich-Ebert-Stiftung 2018), 156, disponibile all’indirizzo: 

https://library.fes.de/pdf-files/bueros/amman/14424.pdf  

85 In alcuni casi il pascolo non era totalmente proibito ma limitato a determinate stagioni (come nel 
caso dell’apicoltura durante il periodo di fioritura) o riservato a determinate specie e quantità di 

bestiame, cfr. L Gari, ‘A History of the H̱imā Conservation System’ (2006) Environment and History 

2, 215. Il terreno sottoposto a ḥima non doveva essere edificato né utilizzato come merce di scambio, 
né coltivato per guadagni finanziari. Il divieto o la limitazione del pascolo, in tutto o in parte il 
territorio, consentiva a erbe, piante erbacee, arbusti e alberi di crescere e produrre semi per la 
rigenerazione successiva.  

86 H Ilahiane, ‘The Berber Agdal Institution: Indigenous Range Management in the Atlas Mountains’ 
(1999) Ethnology 1, 27, che segnala come, nel Marocco del XVI e XVII sec. sotto la dinastia degli 
Alawidi, l’incertezza politico-istituzionale e l’assenza di un sistema di gestione delle terre agro-
pastorali fondato sulla proprietà privata hanno creato le basi per il consolidamento del ruolo delle 
confraternite religiose nell’ambito degli agdal tribali.  

https://library.fes.de/pdf-files/bueros/amman/14424.pdf


 

217 
 

Opinio Juris in Comparatione n. 1/2025 
 

ISSN 2281-5147 

knowledge and practices, rules and institutions, representations and beliefs, within a 

territory»87. Tale carattere olistico è apprezzabile se si considera che l’agdal è 

un’istituzione che si identifica sulla base tanto dell’elemento naturale – terreni da 

pascolo, come si è detto, ma anche corsi d’acqua, foreste e alberi, fauna selvatica, 

piante medicinali o aromatiche – quanto di quello normativo – con riferimento alla 

regolamentazione dei diritti di accesso e di utilizzo a tali risorse naturali da parte delle 

comunità locali. 

Come si è già rilevato, l’approccio al diritto ambientale e alla protezione della natura 

che permea gli ordinamenti della gran parte dei paesi a maggioranza musulmana, e in 

particolare di quelli del Maghreb, non è improntato alla valorizzazione di concezioni 

e istituti tradizionali, quali il waqf (ambientale) e l’agdal. Laddove ancora presenti, tali 

forme di preservazione e gestione delle risorse naturali sopravvivono al di fuori del 

diritto ufficiale dello Stato; in alcuni casi – prevalentemente riferiti ai paesi islamici di 

common law o qualificabili come mixed legal systems (es. Malesia, Kuwait) – esse sono 

integrate, con una nuova e diversa configurazione, all’interno dei testi legislativi e 

regolamentari88.  

 

5. Modelli e pratiche tradizionali nel Maghreb: esperienze contemporanee e proposte 

per il futuro  

Sebbene non si possa parlare – sul piano del diritto positivo – di un rilancio del diritto 

ambientale sulla base del waqf e dell’agdal nei paesi arabi di civil law, quali appunto quelli 

maghrebini, negli ultimi anni si sono moltiplicate le voci di studiosi e attivisti volte a 

rimarcare l’importanza di recuperare tali istituti tradizionali nell’ottica del 

potenziamento di una governance ambientale sostenibile. 

 
87 L Auclair, P Baudot, D Genin, B Romagny, R Simenel, ‘Patrimony for Resilience: Evidence from 
the Forest Agdal in the Moroccan High Atlas Mountains’ (2011) Ecology and Society 4, 4.  

88 Cfr. S Idllallène, Rediscovery and Revival in Islamic Environmental Law. Back to the Future of Nature’s Trust 
(Cambridge University Press 2021), 54 e s., che ricostruisce il processo di progressivo 

accantonamento di waqf e ḥima ad opera del moderno diritto statale in tema di protezione ambientale 
e si sofferma su alcuni casi di interazione tra sistemi di gestione tradizionali e istituzioni statali, 
soprattutto nell’area mediorientale. 



 

218 
 

Opinio Juris in Comparatione n. 1/2025 
 

ISSN 2281-5147 

In Marocco, ad esempio, con particolare riferimento all’area dell’Alto Atlante, esiste 

una pluralità di agdal, distinguibili sulla base di molteplici fattori rilevanti (quali il tipo 

di risorsa protetta, le istituzioni deputate alla gestione, le modalità di appropriazione 

delle risorse, le rappresentazioni e le credenze che vi sono associate)89; le esperienze 

più studiate, in particolare, sono quelle degli agdal pastorali, costituiti da pascoli di 

altitudine (agdals n-tuga) sottoposti a una chiusura pastorale temporanea e fortemente 

legati alla transumanza estiva90, e degli agdal forestali, consistenti in spazi boschivi 

(agdal n-ikchoud, agdal n-ouazddam) soggetti a una messa in difesa temporanea per 

limitare il taglio del legno e la raccolta di foraggio91. In quanto forme tradizionali di 

gestione sostenibile delle risorse naturali – da quelle idriche a quelle agro-forestali – 

gli agdal, da un lato, contribuiscono alla ricchezza della biodiversità nell’Alto Atlante 

ma, dall’altro, si confrontano con le imponenti trasformazioni delle condizioni 

socioeconomiche e ambientali delle comunità rurali92.  

In questo contesto, l’esigenza da più parti condivisa è quella di restituire centralità 

all’agdal come autonomo istituto giuridico nell’ambito della regolamentazione dei 

regimi di proprietà terriera93, superando l’attuale assetto legislativo che lo vede operare 

 
89 L Auclair, ‘Un patrimoine socioécologique à l’épreuve des transformations du monde rural’ in L. 
Auclair, M. Alifriqui (dir.), Agdal: patrimoine socio-écologique de l'Atlas marocain (IRCAM, IRD 2012) 27 e 
s., il quale – sulla base del parametro del tipo di risorsa protetta – distingue tra agdal pastorali, forestali, 
frutticoli, agricoli (o foraggeri), per piante mellifere, marini. 

90 Questo tipo di agdal – che si rintraccia lungo tutta la catena dell’Atlante – ha i suoi esempi più 
significativi nell’agdal di Yagour, in quello di Oukaïmeden, e negli agdal pastorali di confine nell’Alto 
Atlante di Marrakech e centrale. 

91 Agdal forestali comunitari sono stati descritti e individuati nell’Alto Atlante centrale (Ayt Abdi; Ayt 
Sedrate; Ayt Bouguemmez Ayt Bou Oulli) e nell’Alto Atlante di Marrakech (Mesioua, Ourika). 

92 Il riferimento, in particolare, è all’aumento dei periodi di siccità, alla crescente difficoltà di 
sopravvivere dedicandosi alle attività di agricoltura e pastorizia tradizionali, e allo spopolamento delle 
campagne. 

93 L’ordinamento giuridico marocchino – sulla base di leggi e dahir succedutisi nel tempo – istituisce 
diversi regimi di proprietà fondiaria: tribale collettiva, che assegna ai membri della collettività diritti 
di usufrutto e diritti di utilizzo perpetui; pubblica, che ricomprende parchi, pascoli, foreste ecc.; guich, 
che identifica quei terreni, parte del demanio privato dello Stato, assegnati dalla monarchia ai membri 

dell’esercito; melk, che corrisponde alla proprietà privata; ḥabūs, costituita da terreni, spesso donati da 
individui benestanti a una moschea o a una chiesa, che non possono essere venduti ma solanti affittati 



 

219 
 

Opinio Juris in Comparatione n. 1/2025 
 

ISSN 2281-5147 

principalmente come forma di proprietà collettiva delle comunità locali. Quest’ultima 

infatti – se si caratterizza per l’inalienabilità delle terre che ne costituiscono l’oggetto 

e l’imprescrittibilità dei diritti di utilizzo da parte dei membri della collettività locale – 

ha dimostrato di non riuscire a garantire l’indivisibilità dei terreni94, senza la quale la 

tutela di quella “sacralità” della risorsa naturale che costituisce la cifra costitutiva 

dell’agdal rischia di venir meno95. Gli stessi documenti normativi in materia di 

creazione e gestione delle aree protette96 non menzionano espressamente gli istituti 

tradizionali, di matrice religiosa e consuetudinaria, di preservazione delle risorse 

naturali, sebbene le pratiche tradizionali, secondo alcuni, potrebbero legittimamente 

rilevare quali “aree protette comunitarie” ai sensi di tale normativa97. Le riflessioni 

sull’importanza di rivitalizzare l’agdal come forma di gestione delle risorse naturali in 

grado di riconciliare natura e cultura, peraltro, si scontrano con il processo di 

progressiva, ma intensa e costante, erosione delle terre di proprietà collettiva e ḥabūs, 

sottoposte a una forte pressione derivante dall’urbanizzazione, dalla crescita del 

 
o dati in prestito per la coltivazione agricola, cfr. AA.VV., Land Tenure Systems in North Africa A Scoping 
Study (Land Governance in Africa (SLGA) Programme 2022), 66-76.  

94 Se la terra posseduta collettivamente non può essere trasferita al di fuori della tribù, infatti, la quasi 
totalità dei terreni sono tuttavia assegnati a singole famiglie ed ereditabili in conformità con il diritto 
consuetudinario (si tratta del c.d. processo di melkisation, ovvero privatizzazione, delle terre di 
proprietà tribale collettiva). 

95 O Barriere, ‘Nature juridique de l’agdal. De la propriété collective au patrimoine commun’, in L. 
Auclair, M. Alifriqui (dir.), Agdal: patrimoine socio-écologique de l’Atlas marocain (IRCAM, IRD 2012), 209 
e s., il quale analizza i processi di “codificazione” – sotto forma di fissazione per iscritto – delle regole 
che sovrintendono l’accesso e l’uso di alcuni territori riservati al pascolo della tribù Ayt Zekri.  

96 Si tratta, in particolare, della legge 22-2007 e del relativo decreto attuativo, adottato peraltro soltanto 
nel 2021 (2-28-242). 

97 S Alaoui Haroni e M. Alifriqui, ‘Approche écologique des pâturages humides d'altitude et pratiques 
de gestion. Le plateau d'Oukaïmeden dans le Haut Atlas de Marrakech’ in L. Auclair, M. Alifriqui 
(dir.), Agdal: patrimoine socio-écologique de l’Atlas marocain (IRCAM, IRD 2012), 87. 



 

220 
 

Opinio Juris in Comparatione n. 1/2025 
 

ISSN 2281-5147 

turismo98 e dall’implementazione di programmi governativi di agricoltura intensiva 

promossi in nome dello sviluppo economico del paese99. 

Sempre nell’ottica di ridiscutere il paradigma ecologista mainstream, considerato 

fallimentare anche perché culturalmente percepito come estraneo, alla luce della 

valorizzazione di conoscenze e pratiche tradizionali, c’è chi guarda all’”oasi” come 

modello agro-sociale di sviluppo sostenibile ancestrale comune a tutte le culture locali 

dell’Algeria e dell’Africa del Nord100.   

L’oasi, come è noto, identifica un’area limitata, all’interno di un deserto, nella quale si 

può sviluppare vegetazione – e, quindi, un ambiente favorevole alla vita umana – 

grazie alla presenza di risorse idriche101. Una certa disponibilità di acqua, quindi, 

 
98 Si pensi, ad esempio, all’agdal di Oukaïmeden, località dove ha sede un importante centro sciistico 
con la pista da sci più elevata del continente africano: lo sviluppo turistico, in questo caso, rischia di 
entrare in conflitto con i diritti della comunità sulla gestione del territorio, ivi p. 242. Secondo Barriere 
la vicenda dell’agdal di Oukaïmeden è particolarmente paradigmatica della necessità di elaborare un 
regime giuridico ad hoc, in grado di garantire gli obiettivi di promozione del territorio con la 
preservazione di un uso collettivo e sostenibile delle risorse naturali da parte delle comunità locali. 

99 Cfr. B Korachi Taleb, ‘Vers la privatisation des terres: le rôle de l’Etat dans la modernisation des 
régimes fonciers au Maroc’ (1998) Réforme agraire, colonisation et coopératives agricoles 1.  

100 Cfr., in particolare, le riflessioni di K Tedjani, Le développement durable en Algérie. Portrait et diagnostic 
d’un rendez-vous en suspens (Friedrich-Ebert-Stiftung 2021), che ha coniato il neologismo darologie – in 
alternativa all’ecologia di matrice occidentale – a partire dal termine dar. Dar – e la sua versione in 
arabo maghrebino, darija – ha un significato contiguo all’oikos greco (dal quale deriva “ecologia”), e 
cioè “casa” intesa anche come famiglia, insieme di coloro che abitano sotto lo stesso tetto. Nel 
contesto della cultura algerina, secondo Tedjani, dar rimanda all’idea di una responsabilità della 
persona per la cura della sua “casa”, e cioè del suo ambiente circostante. Alla luce di ciò, il concetto 
di darologie sarebbe da intendersi come tridimensionale, ricomprendendo: la sfera dell’intimità e della 
corporeità, individuale e dei propri familiari (dar); il “cerchio” che identifica la collettività umana 
considerata più prossima, tradizionalmente identificabile nella tribù e oggi estendibile elettivamente 
agli abitanti del quartiere, della città, della regione, ecc. (douar); il “mondo” nella sua globalità, che 
implica l’apertura verso l’altro e la ricerca del nucleo condiviso delle diverse tradizioni e pratiche 
sociali (dénia). 

101 Secondo l’analisi condotta dalla Fondazione LabOasis, tra i paesi del “Piccolo Maghreb” le oasi 
sarebbero in tutto 384: 166 in Marocco, 180 in Algeria e 38 in Tunisia. La definizione operazionale 
di “oasi” utilizzata per lo studio valorizza i seguenti elementi: presenza di un agglomerato urbano e 
di un palmeto; centralità economica e culturale della palma da dattero; condizioni climatiche 
favorevoli all’agricoltura a tre livelli; comunità che impiegano ancora, almeno in parte, sistemi di 
irrigazione tradizionali; agglomerati tipici, o almeno vestigia di essi, con edifici in mattoni o in pietra; 



 

221 
 

Opinio Juris in Comparatione n. 1/2025 
 

ISSN 2281-5147 

rappresenterebbe una condizione sì necessaria ma non sufficiente per spiegare la 

creazione delle oasi, dovendosi altresì considerare fattori tecnici (es. conoscenze e 

mezzi per costruire infrastrutture idrauliche e sistemi di irrigazione) che hanno 

consentito lo sviluppo delle attività agricole102. Sebbene gli storici non siano riusciti a 

ricostruire l’esatta origine delle oasi sahariane, è certo che la loro creazione e il loro 

mantenimento hanno implicato la strutturazione di società organizzate via via più 

complesse, fondate sul commercio carovaniero lungo rotte che attraversavano il 

Maghreb collegandolo all’Africa subsahariana. 

Anche nell’ecosistema dell’oasi, dunque, emerge chiaramente il connubio strettissimo 

tra dimensione naturale e dimensione culturale, nella misura in cui la loro stessa 

sopravvivenza e sostenibilità dipendono dalla gestione collettiva dell'acqua, della terra 

e delle risorse biologiche, plasmata da istituti e pratiche tradizionali delle comunità 

che le abitano103. Da una prospettiva bioculturale, quindi, le oasi rappresentano 

autentici modelli di sviluppo sostenibile che necessitano di essere protetti in relazione 

tanto alla dimensione naturale (es. risorse idriche, vegetali, faunistiche) quanto a quella 

sociale e culturale (con riferimento alle tecniche di irrigazione e coltivazione 

tradizionali ma anche alle forme di gestione comunitaria e partecipativa delle risorse 

naturali104). 

Come suggestivamente proposto dall’ecologo algerino Karim Tedjani, inoltre, non si 

tratta certo di valorizzare le oasi in una perdurante chiave orientalista, alla luce di 

un’idea di sviluppo sostenibile che rischia di conservarne la forma tradendone la 

 
popolazione stabile di almeno 30 membri; insediamenti umani di almeno 100 anni. Cfr. 

https://www.laboasis.org/.  

102 V Battesti, Jardins au desert. Évolution des pratiques et savoirs oasiens. Jérid tunisien (IRD Éditions 2005) 

12, disponibile all’indirizzo: https://shs.hal.science/halshs-00004609v2/document.  

103 FAO, ‘Évaluation finale du projet «Gestion adaptative et suivi des systèmes oasiens au Maghreb»’ 
(2020) Série évaluation de projet 7, 7. 

104 Il riferimento, in particolare, è alla alla jma‘a, termine arabo che significa riunione, assemblea. Nei 
territori dell’Alto Atlante la jma‘a è identificabile quale «cadre sociopolitique «informel» qui permet 
aux membres d’une communauté rurale (souvent un village ou un groupement de villages) de se 
rencontrer pour discuter des questions relatives à l’organisation des biens collectifs tels que les 
parcours, la mosquée et les équipements hydrauliques», cfr. H Rachik, L’esprit du terrain (Centre 
Jacques-Berque 2016), 234. 

https://www.laboasis.org/
https://shs.hal.science/halshs-00004609v2/document


 

222 
 

Opinio Juris in Comparatione n. 1/2025 
 

ISSN 2281-5147 

sostanza; piuttosto, lo sforzo dovrebbe andare nel senso di mettere l’oasi al centro di 

un rinnovato sistema di produzione economica e scambi  commerciali che, da un lato, 

incentivi colture meno esigenti in termini idrici e, dall’altro, superi le limitazioni delle 

monocolture stimolando settori diversi da quello agricolo105. 

 

6. Osservazioni conclusive 

Il legame tra natura e cultura, come si è accennato, è apparso fin dagli anni Settanta 

tra i punti chiave del dibattito e delle elaborazioni politiche e giuridiche intorno al 

concetto di sostenibilità a livello internazionale, sebbene soltanto più di recente 

l’importanza delle tradizioni (culturali, religiose) di popoli indigeni e comunità locali 

per una gestione equa e resiliente delle risorse naturali abbia trovato dei 

riconoscimenti nel diritto internazionale e nazionale106. Il passaggio da un tradizionale 

approccio naturo-centrico a un modello di conservazione della natura che tenga conto 

della fondamentale interazione ecosistemica tra risorse naturali e comunità umane è 

stato possibile prendendo atto dei contraccolpi negativi dell’originario sistema di 

 
105 Cfr. K Tedjani, Le développement durable en Algérie. Portrait et diagnostic d’un rendez-vous en suspens 
(Friedrich-Ebert-Stiftung 2021), 38, che stigmatizza la monocoltura dei datteri Deglet el-Nour, in gran 
parte indotta dalla colonizzazione francese, rimarcando la ricchissima varietà di datteri presente in 
territorio algerino, che dovrebbe essere valorizzata anche nell’ottica di potenziare il mercato di 
esportazione verso il resto del continente africano. Tedjani considera inoltre alquanto limitante 
l’approccio ordinario all’utilizzo della palma da datteri, la quale potrebbe essere sfruttata molto di più 
anche nei settori tessile, dell’industria cartaria, edile e della produzione della legna da ardere, nel 
settore farmaceutico e in quello degli imballaggi, ecc. Sui danni prodotti, nei paesi del Maghreb, dalle 
politiche di agricoltura intensiva nel deserto funzionale alle esportazioni – le quali, per mezzo del 
pompaggio eccessivo delle falde acquifere, della salinizzazione dei suoli e dell’inquinamento dovuto 
a fertilizzanti e pesticidi, minacciano i fragili ecosistemi delle oasi – cfr. S Najah, H Ghanmi, ‘Oasis 
2/2. Peut-on encore exploiter les systèmes oasiens?’ (2024) Revue Sesame, 21 mars 2024, disponibile 

all’indirizzo: https://revue-sesame-inrae.fr/oasis-2-2-peut-on-encore-exploiter-les-systemes-
oasiens/.  

106 Tali riconoscimenti, peraltro, rischiano di risultare spesso inefficaci anche a causa del carattere 
frammentario dell’«increasing number of international and national laws, policies, court cases, 
declarations, and guidelines concerning indigenous peoples, local communities, and the protection of 
the environment, which provide rights regarding access to land, benefit-sharing, traditional 
knowledge, carbon emissions, protected areas, and much more», G Sajeva, ‘The legal framework 
behind biocultural rights: An analysis of their pros and cons for indigenous peoples and for local 
Communities’ in F Girard, I Hall e C Frison (eds.) Biocultural Rights, Indigenous Peoples And Local 
Communities Protecting Culture And The Environment (Routledge 2022), 165. 

https://revue-sesame-inrae.fr/oasis-2-2-peut-on-encore-exploiter-les-systemes-oasiens/
https://revue-sesame-inrae.fr/oasis-2-2-peut-on-encore-exploiter-les-systemes-oasiens/


 

223 
 

Opinio Juris in Comparatione n. 1/2025 
 

ISSN 2281-5147 

gestione delle aree protette, che non di rado ha comportato il trasferimento forzato e 

l’impoverimento delle popolazioni che abitavano i territori oggetto delle politiche di 

conservazione. 

Tale cambio di paradigma è sostenuto dalle riflessioni elaborate, nell’ambito delle 

scienze sociali, soprattutto dagli antropologi della natura e del diritto, che hanno 

cercato di penetrare nelle diverse configurazioni che possono darsi del rapporto tra 

uomo e Natura, non necessariamente riconducibili alla Grande Divisione tra i due 

tipica delle culture occidentali107, evidenziando resilienza, interconnessione e capacità 

di adattamento dei «sistemi socio-ecologici»108 e proponendo concettualizzazioni 

olistiche utili a spiegare la «coviabilità socio-ecologica»109. 

L’approdo a un modello (o meglio, a un insieme di modelli) di preservazione della 

natura che necessariamente passa per il riconoscimento e la valorizzazione delle 

conoscenze e delle pratiche delle comunità umane che abitano i territori da proteggere 

produce delle conseguenze sul diritto. Il giurista è così sollecitato a elaborare – sul 

piano tanto teorico quanto del diritto positivo – approcci dialogici utili a sostenere 

l’interazione tra diverse concezioni del rapporto uomo/natura e culture giuridiche. Il 

concetto di “diritti bioculturali”, sul quale ci si è soffermati in questo scritto, va 

appunto nella direzione di sviluppare la correlazione tra risorse naturali e comunità di 

abitanti, non limitandosi a riconoscere a popoli indigeni e comunità locali diritti di 

proprietà secondo la logica liberale dell’economia di mercato quanto piuttosto 

 
107 P. Descola, L’ecologia degli altri. L’antropologia e la questione della natura (Linaria 2013). 

108 Cfr. F Berkes, C Folke, J Colding (eds.), Linking Social and Ecological Systems: Management Practices and 
Social Mechanisms for Building Resilience (Cambridge University Press 2000) e B Walker, S Carpenter, J 
Anderies, N Abel, G S Cumming, M Janssen, L Lebel, J Norberg, G D Peterson, R Pritchard, 
‘Resilience management in social-ecological systems: a working hypothesis for a participatory 
approach’ (2002) Conservation Ecology 1, sottolineano che la capacità dei sistemi socio-ecologici di 
adattarsi ai cambiamenti, assorbire le perturbazioni e riorganizzarsi dopo le crisi si riduce con una 
gestione rigida incentrata su una (illusoria) stabilità delle risorse naturali. 

109 Il concetto di “coviabilità socio-ecologica” prende atto dei legami di sostenibilità reciproca, 
all’interno degli ecosistemi, tra umani e non umani, sottolineando come la sopravvivenza di un’entità 
(un essere vivente, un ecosistema, una società, ecc.) dipenda dalla sopravvivenza di un’altra entità in 
un sistema interconnesso, cfr. O Barrière et Al., Coviability of Social and Ecological Systems: Reconnecting 
Mankind to the Biosphere in an Era of Global Change. Vol.1: The Foundations of a New Paradigm (Springer 
2019). 



 

224 
 

Opinio Juris in Comparatione n. 1/2025 
 

ISSN 2281-5147 

valorizzando forme di gestione collettiva di tali risorse alla luce di cosmovisioni spesso 

alternative alla Grande Divisione110. Gli approcci dialogici di cui si è detto si fondano 

sul riconoscimento del pluralismo giuridico che caratterizza i sistemi complessi, 

specialmente nei contesti post-coloniali del Global South, proponendo un «droit 

concerté» che faccia da ponte tra i diversi «paradigmes régulatoires» (le consuetudini, 

la legge statale, regolazioni di carattere contrattuale)111 o arrivando a teorizzare – più 

radicalmente e per mezzo degli strumenti epistemologici della comparazione giuridica 

– un «diritto ecologico» fondato «su un processo di identificazione fra il 

funzionamento generale del sistema della vita sulla Terra e le società umane come 

parti di quell’ecosistema»112. 

Il caso di studio proposto in questo articolo ha consentito di accertare come tale 

cambio di paradigma sia da più parti avvertito come necessario e rivendicato anche 

nel contesto del Maghreb e, più in generale, dei paesi arabi113. A fronte di un modello 

di tutela ambientale largamente dominato da categorie, principi, e istituti elaborati 

dalle organizzazioni internazionali e dalle legislazioni dei paesi occidentali – incentrati 

sull’idea (il mito, secondo alcuni) di uno sviluppo che diventerebbe sostenibile grazie 

al contributo delle innovazioni tecnologiche nell’ottimizzazione dell’uso delle risorse 

naturali con un basso impatto ambientale – c’è chi propone il recupero e la 

valorizzazione di istituti giuridici e pratiche agro-sociali di natura religiosa e 

 
110 K S Bavikatte e T. Bennett, ‘Community stewardship: the foundation of biocultural rights’ (2015) 
Journal of Human Rights and the Environment 1. 

111 O Barrière, ‘L’enjeu du droit face à l’urgence écologique: la coviabilité des systèmes 
socioécologiques’ in M Behnassi, O Barrière, J Stoessel-Ritz, F Arib e C Prévil (dir.), Les systèmes 
socioécologiques en Afrique du Nord et de l’Ouest face au changement global: Gouvernance, adaptation, viabilité et 
resilience (Cérès 2017), 86. 

112 S Bagni, ‘Diritti della natura nei nuovi costituzionalismi del Global South: riflessi sulla teoria dei 
formanti’ (2023) DPCE Online Sp-2/2023 Convegno DPCE Caserta 2022, 182, che rappresenta le 
«dinamiche fra ontologie e formanti giuridici proponendo alcuni modelli esplicativi delle relazioni fra 
esseri umani e natura, includendo anche il formante economico come variabile fondamentale per la 
comprensione delle nostre società». 

113 H Kilani, S Assaad, O Llewlyn, Al-Hima: A way of life (IUCN West Asia regional Office, SPNL 
2007), 7, i quali – dopo aver ricordato i danni subiti dalle comunità locali ad opera delle strategie di 

gestione delle aree protette – segnalano, a proposito dell’ḥima, che «a number of consultants to Arab 
governments have advocated the renewed use of this indigenous traditional institution and the 
application of knowledge and practices derived from the hima to protected areas in general». 



 

225 
 

Opinio Juris in Comparatione n. 1/2025 
 

ISSN 2281-5147 

consuetudinaria, a sostegno di un diverso approccio alla preservazione della natura. 

Tra questi, in particolare, spiccano: il waqf ambientale, considerando che, da una 

prospettiva islamica, intraprendere una qualsiasi misura di tutela ambientale (es. 

assicurare finanziamenti per la ricerca ecologica e la reintroduzione della fauna 

selvatica, costruire canali di irrigazione a cielo aperto o impianti di acqua pulita, creare 

boschi o pascoli comunitari, ecc.) costituisce un’azione caritatevole quanto costruire 

una moschea114; l’ḥima/agdal come pratica socio-ecologica pastorale che genera un 

patrimonio immateriale, inteso come sapere locale, garantendo un’efficace protezione 

della biodiversità115; l’oasi come modello ancestrale di sviluppo sostenibile 

bioculturale, le cui potenzialità, sul versante tanto della protezione ambientale quanto 

delle attività economiche e commerciali, sono tutt’ora largamente inesplorate. 

Come si è visto, l’approccio bioculturale alla preservazione delle risorse naturali trova 

ormai un suo solido fondamento a livello internazionale e, sempre più spesso, 

nazionale116. D’altra parte, la complessità degli attuali sistemi di produzione e utilizzo 

delle risorse, anche e soprattutto nei contesti rurali, rende irricevibili ricostruzioni naïf 

che guardano a istituti e pratiche tradizionali, quali gli agdal così come praticati oggi 

nell’Atlante marocchino, come a strumenti facilmente generalizzabili per la gestione 

sostenibile del territorio117. Proprio alla luce di tale complessità, ciò che lo studio 

condotto per questo articolo consente di concludere è la necessità di sviluppare 

 
114 Cfr., in questo senso, il volume di S Idllallène, Rediscovery and Revival in Islamic Environmental Law. 
Back to the Future of Nature’s Trust (Cambridge University Press 2021). 

115 S Alaoui Haroni, M Alifriqui, ‘Approche écologique des pâturages humides d’altitude et pratiques 
de gestion. Le plateau d'Oukaïmeden dans le Haut Atlas de Marrakech’ in L. Auclair, M. Alifriqui 
(dir.), Agdal: patrimoine socio-écologique de l’Atlas marocain (IRCAM, IRD 2012), 75 e s., secondo i quali 
«dans le Haut Atlas, les agdals pastoraux sont aujourd’hui des modes de gestion plus efficaces, sur le 
plan de la protection de la biodiversité, que les parcs nationaux et autres formes d’aires protégées». 

116 Diversi agdal, ad esempio, sono stati inclusi nel Registro Internazionale delle ICCA (Indigenous and 
Community Conserved Areas), confermandone il ruolo di “territories of life” e di aree protette gestite da 
popolazioni indigene e comunità locali. Inoltre, gli agdal sono stati riconosciuti come Important Plant 
Areas (IPA) e Key Biodiversity Areas (KBA) per la loro importanza nel favorire e mantenere la 
biodiversità e la salute degli ecosistemi, cfr. IUCN, High Atlas (Morocco) (IUCN 2023), disponibile 

all’indirizzo: https://iucn.org/sites/default/files/2023-05/site_e.high-atlas_final.pdf 

117 L Auclair, P Baudot, D Genin, B Romagny, R Simenel, ‘Patrimony for Resilience: Evidence from 
the Forest Agdal in the Moroccan High Atlas Mountains’ (2011) Ecology and Society 4.  

https://iucn.org/sites/default/files/2023-05/site_e.high-atlas_final.pdf


 

226 
 

Opinio Juris in Comparatione n. 1/2025 
 

ISSN 2281-5147 

ricerche interdisciplinari che mettano in luce opportunità e limiti dei sistemi di 

conoscenze e istituzioni locali per la gestione del territorio, individuando, da una 

prospettiva giuscomparatistica, soluzioni concrete di valorizzazione del formante 

tradizionale nella produzione del diritto volto alla conservazione degli ecosistemi. 

  



 

227 
 

Opinio Juris in Comparatione n. 1/2025 
 

ISSN 2281-5147 

 

 

 


