
 

665 
 

Opinio Juris in Comparatione n. 1/2025 
 

ISSN 2281-5147 

GLI STRUMENTI DEL FIQH RILETTI IN CHIAVE DI 
SOSTENIBILITÀ: IL CASO DELL’INDONESIA 

Deborah Scolart* 

 

Abstract 

(ITA) 

In Indonesia il dibattito sulla sostenibilità assume la veste di una più ampia riflessione 

sul possibile recupero e utilizzo di istituti della tradizione giuridica islamica per 

perseguire almeno alcuni degli Obiettivi dello sviluppo sostenibile identificati dalle 

Nazioni Unite. In particolare, a partire dalla fatwa del Majelis Ulama Indonesia (MUI) 

sulla protezione della fauna selvatica del 2014 per arrivare a quella del 2023 sul 

controllo del cambiamento climatico globale, le autorità religiose indonesiane hanno 

sostenuto la necessità di rileggere in chiave moderna il concetto di ḫilāfa 

(“vicereggenza” umana) - secondo cui l’uomo ha il diritto di beneficiare del creato 

come semplice usufrutto o “amministrazione fiduciaria” – per ridefinire i termini del 

rapporto dell’uomo con l’ambiente che lo circonda. Da qualche anno si studia la 

possibilità di impiegare l’istituto del waqf, caratterizzato dalla perpetuità del bene, per 

perseguire obiettivi quali la riduzione della povertà (SDG 1), il consumo e la 

produzione responsabili (SDG 12), la tutela della vita terrestre (SDG 15), il lavoro e 

la crescita economica (SDG 8). Esempi di waqf destinati alla protezione e al recupero 

dell’ambiente sono quelli utilizzati per conservare terreni forestali preziosi e la 

biodiversità, nonché per prevenire la deforestazione. Nel contesto giuridico 

indonesiano la ricerca di una risposta religiosamente qualificata al problema del 

deterioramento ambientale passa attraverso le diverse tipologie di waqf e di strumenti 

della finanza islamica (ad esempio i green ṣukūk) che vengono utilizzati per affrontare 

e risolvere questioni specifiche.  

 
* Professoressa associata di Diritto musulmano e dei Paesi islamici, Università degli Studi di Napoli 
L’Orientale. deborah.scolart@unior.it 
Il presente contributo è stato presentato al VIII Convegno Nazionale SIRD: “Ambiente, economia, società. La 
misura della sostenibilità nelle diverse culture giuridiche”, Roma, 12-14 settembre 2024. 

 
 

mailto:deborah.scolart@unior.it


 

666 
 

Opinio Juris in Comparatione n. 1/2025 
 

ISSN 2281-5147 

 

 

(EN) 

In Indonesia, the discourse on sustainability manifests as a broader reflection of the 

potential to revive and apply institutions from the Islamic legal tradition to achieve 

specific Sustainable Development Goals (SDGs) as identified by the United Nations. 

Notably, beginning with the 2014 fatwa issued by the Majelis Ulama Indonesia (MUI) 

on wildlife protection and extending to the 2023 fatwa on addressing global climate 

change, Indonesian religious authorities have emphasized the necessity of 

reinterpreting the concept of ḫilāfa (human viceregency). This concept, which 

traditionally grants humans the right to benefit from creation as a usufruct or a 

trusteeship, has been reframed in a contemporary context to redefine humanity’s 

relationship with the surrounding environment. 

In recent years, attention has turned to the potential of the waqf institution, 

characterized by the perpetuity of assets, to advance objectives such as poverty 

alleviation (SDG 1), responsible consumption and production (SDG 12), protection 

of terrestrial ecosystems (SDG 15), and decent work and economic growth (SDG 8). 

Examples of waqf dedicated to environmental conservation include initiatives aimed 

at preserving valuable forest land, safeguarding biodiversity, and combating 

deforestation. 

Within Indonesia’s legal framework, efforts to develop a religiously informed 

response to environmental degradation have centred on various forms of waqf and 

Islamic financial instruments, such as green ṣukūk, to address and resolve specific 

environmental challenges. 

 

Indice Contributo 
 

GLI STRUMENTI DEL FIQH RILETTI IN CHIAVE DI SOSTENIBILITÀ: IL 

CASO DELL’INDONESIA ......................................................................................... 665 

Abstract ......................................................................................................................... 665 



 

667 
 

Opinio Juris in Comparatione n. 1/2025 
 

ISSN 2281-5147 

Keywords ...................................................................................................................... 667 

1. La questione ambientale in Indonesia. Cenni introduttivi ................................. 667 

2. L’ambiente nel contesto giuridico indonesiano .................................................. 669 

3. Le fatawa del MUI e la tutela dell’ambiente .......................................................... 672 

4. Waqf e green sukuk al servizio dell’ambiente ...................................................... 676 

5. Conclusioni .............................................................................................................. 684 

 

 

Keywords 

Indonesia – ambiente – fatwa – waqf - sukuk  

Indonesia – environment – fatwa – waqf - sukuk 

 

1. La questione ambientale in Indonesia. Cenni introduttivi 

L’Indonesia è il paese musulmano più popoloso al mondo, è tra i primi dieci emettitori 

di gas effetto serra (soprattutto emissioni derivanti dalla deforestazione e dallo 

sfruttamento eccessivo del suolo, nonché dall’uso dei combustibili fossili da parte del 

settore energetico), e si colloca nel terzo superiore dei Paesi più esposti a rischi 

climatici (48° su 191) secondo l’INFORM risk index del 20231. La Asian 

Development Bank ha stimato che il cambiamento climatico potrebbe costare al 

Paese il 3,5% del PIL nazionale entro il 21002, mentre le ricerche dimostrano nella 

popolazione indonesiana una scarsissima consapevolezza del problema e di quanto 

l’azione dell’uomo contribuisca al suo incremento3. 

 

1 ˂https://drmkc.jrc.ec.europa.eu/inform-index/˃ 

2 Climate Risk Profile: Indonesia (2021): The World Bank Group and Asian Development Bank, 

˂https://climateknowledgeportal.worldbank.org/sites/default/files/2021-05/15504-

Indonesia%20Country%20Profile-WEB_0.pdf˃  

3 A. Leiserowitz, J. Carman, N. Buttermore, L. Neyens, S. Rosenthal, J. Marlon, J. Schneider, K. 
Mulcahy, International Public Opinion on Climate Change, 2022 



 

668 
 

Opinio Juris in Comparatione n. 1/2025 
 

ISSN 2281-5147 

Essendo un paese insulare, un arcipelago di più di 17.000 isole, è anche tra i più esposti 

agli effetti del cambiamento climatico: un indizio inequivocabile della gravità del 

problema è dato dalla decisione del governo presa nel 2017 di spostare la sede della 

capitale da Giacarta, sull’isola di Giava, a una città completamente nuova, Nusantara, 

da costruire sull’isola del Borneo nel Kalimantan orientale, località scelta perché, 

diversamente da altre parti dell’arcipelago, l’isola del Borneo è stabile, priva di vulcani 

e non facilmente soggetta a terremoti e tsunami. Sebbene le autorità abbiano 

giustificato lo spostamento con la necessità di decongestionare l’isola di Giava, la 

realtà è che la parte settentrionale della città di Giacarta sta sprofondando con una 

velocità media di 15 cm all’anno. Il fenomeno è dovuto a varie ragioni: la città sorge 

su una piana alluvionale e la attraversano diversi corsi d’acqua; inoltre, l’alta densità 

demografica comporta un consistente sfruttamento della falda acquifera sotterranea 

insieme alla costante riduzione della foresta di mangrovie che agisce da secoli come 

barriera naturale all’erosione marina. Per attenuare la velocità del fenomeno, intorno 

alla baia di Giacarta è in costruzione una diga ad anello nota come Tanggul Laut Raksasa 

Jakarta (gigantesca diga marittima di Giacarta), che si unisce ad altre infrastrutture già 

esistenti funzionali a ridurre l’impatto delle alluvioni stagionali, anch’esse aumentate 

di frequenza e gravità sia per l’intensificazione energetica dei fenomeni atmosferici sia 

per la cementificazione che non consente all’acqua di trovare vie di fuga. La nuova 

capitale Nusantara4, la cui costruzione è stata approvata con la legge numero 3 del 

2022 modificata dalla legge numero 21 del 20235, è stata progettata per essere 

sostenibile, con l’obiettivo che l’80% della mobilità sia supportato dal trasporto 

pubblico, dalla bicicletta e dai percorsi pedonali. La città è circondata dalla foresta 

pluviale del Borneo, perciò si prevede che tragga la sua energia da fonti rinnovabili 

 
<https://climatecommunication.yale.edu/publications/international-public-opinion-on-climate-
change-2022/> 

44 ˂https://ikn.go.id/˃ sito istituzionale della nuova capitale. 

5 Le leggi regolamentano la nuova capitale dell’Arcipelago e l’attuazione della sua governance, affidata 
all’Autorità della Capitale dell’Arcipelago. La legge 3/2022 illustra gli obiettivi della nuova capitale 
che deve diventare il simbolo di una città sostenibile e dell’identità nazionale sulla base dei Pancasila 
(i cinque principi filosofici su cui si basa lo stato indonesiano) e della Costituzione del 1945, nonché 
essere il motore dell’economia indonesiana nel futuro. La legge 21/2023 interviene per definire le 
aree terrestri e marittime, la pianificazione territoriale, il finanziamento e la gestione del bilancio delle 
entrate e delle uscite. 



 

669 
 

Opinio Juris in Comparatione n. 1/2025 
 

ISSN 2281-5147 

non inquinanti; inoltre, i piani progettuali e di sviluppo prevedono che il 10% del suo 

territorio sia destinato alla produzione alimentare al servizio della città6.  

In questo quadro, non stupisce che da tempo le istituzioni indonesiane e gli operatori 

privati siano impegnati nella ricerca di soluzioni capaci di ridurre le conseguenze del 

cambiamento climatico, dell’inquinamento e dell’eccessivo sfruttamento del suolo e 

delle acque. Tra queste spicca il ricorso a strumenti e istituti del diritto musulmano, 

riletti alla luce delle esigenze della società moderna e adattati a nuovi scopi, di cui si 

occupa questo contributo.  

 

2. L’ambiente nel contesto giuridico indonesiano 

La Costituzione indonesiana non contiene disposizioni specifiche a tutela 

dell’ambiente naturale; l’unica norma rilevante si rinviene nell’articolo 33, comma (3): 

‘La terra, l’acqua e le risorse naturali in essa contenute sono controllate dallo Stato e 

utilizzate per il massimo beneficio del popolo’. La norma assegna dunque un ruolo 

primario allo Stato che ‘controlla’ le risorse naturali che devono essere utilizzate a 

‘beneficio’ del popolo. La dottrina7 commenta questo articolo a partire dalla sua 

collocazione nel capitolo XIV della costituzione relativo all’economia nazionale e al 

benessere sociale (kesejahteraan sosial); ne deriva un’idea di gestione antropocentrica 

delle risorse naturali che deve però, secondo alcuni8, essere bilanciata con i principi di 

 
6 Il Forum indonesiano per l’ambiente (Wahana Lingkungan Hidup Indonesia) in un comunicato stampa 
del 12 gennaio 2022 ha criticato la creazione di Nusantara, a partire dalla sua base giuridica, ovvero 
la legge n. 3 del 2022, approvata rapidamente e senza un adeguato dibattito sugli effetti ambientali - 
almeno di breve e medio termine - legati alla sua edificazione. Sulla questione della gestione dei rifiuti 
pericolosi e tossici generati dalla costruzione della città cfr. Alex Chandra, Esti Royani, M. Rohmidhi 
Srikusuma, Waste Management Law in the Capital City of the Nusantara: Republic of Indonesia (Lambert 
Academic Publishing 2023); Mira Novana Ardani, Yusriyadi, Ana Silviana, ‘Sustainable 
Environmental Management in Nusantara Capital City: Legal Perspectives and Best Practises’ (2024) 
9 (2) Diponegoro Law Review 167. 

7 Simon Butt, Prayekti Murharjanti, ‘The Constitutional Right to a Healthy Environment in Indonesia’ 
(2021) 33(1) Journal of Environmental Law 33; F. Arsil, Q. Ayuni, ‘Understanding Natural Resources 
Clause in Indonesia Constitution’ (2021) 940 IOP Conf. Series: Earth and Environmental Science. 

8 Taufiqurrohman Syahur, Wahyu Nugroho, Ibnu Sina Chandranegara, Wendra Yunaldi, 
‘Environmental Settings in the Indonesian Constitution Perspective’ (2021) 20(3) Elementary 

Education Online ˂https://ilkogretim-online.org/index.php/pub/article/view/1737˃.  



 

670 
 

Opinio Juris in Comparatione n. 1/2025 
 

ISSN 2281-5147 

solidarietà, efficienza e sostenibilità previsti dal comma (4) dello stesso articolo9 

introdotto in costituzione con il quarto emendamento del 2002. A ciò si aggiunge 

l’impegno dello Stato a garantire ai cittadini ‘il diritto di vivere in prosperità fisica e 

spirituale (sejahtera lahir dan batin), di avere una casa e godere di un ambiente sano e 

buono (lingkungan hidup baik sehat) e di ricevere cure mediche (art. 28 H par 1)10’. 

La legge n. 32 del 2009 sulla tutela e gestione dell’ambiente (Perlindungan dan Pengelolaan 

Lingkungan Hidup) ed emendamenti successivi traccia la policy nazionale11 

disciplinando il controllo dell’inquinamento, i danni ambientali, le sanzioni 

amministrative e penali.  

Ad essa si aggiungono la legge 41 del 1999 sulle foreste, la legge 5 del 1990 sulla 

conservazione delle risorse naturali e dei loro ecosistemi (konservasi sumber daya alam 

hayati dan ekosistemnya), le disposizioni contenute nelle leggi n. 4 del 2009 sulle attività 

minerarie e carbonifere (pertambangan mineral dan batubara), n. 18 del 2013 per prevenire 

la deforestazione e il degrado forestale (Pencegahan Deforestasi dan Kerusakan Hutan) e n. 

39 del 2014 sulle piantagioni (perkebunan); insieme tracciano un sistema di protezione 

che, pur attento alle questioni ambientali e ai problemi specifici dell’Indonesia, non 

può ancora dirsi sufficiente12.  

 
9 ‘L’economia nazionale è organizzata sulla base della democrazia economica (demokrasi ekonomi) e dei 
principi di solidarietà (kebersamaan), equa efficienza (efisiensi berkeadilan), sostenibilità (berkelanjutan), 
visione ambientale (berwawasan lingkungan), indipendenza e mantenendo un equilibrio tra progresso e 
unità economica nazionale’. 

10 Introdotto con il secondo emendamento costituzionale del 2000. 

11 La legge 32 del 2009 definisce (art. 1) lo sviluppo sostenibile come uno sforzo consapevole e 
pianificato che combina aspetti ambientali, sociali ed economici in una strategia di sviluppo volta a 
garantire l’integrità dell’ambiente nonché la sicurezza, le capacità, il benessere e la qualità della vita 
delle generazioni presenti e future. La legge n. 23 del 2014 sui governi regionali, modificata dalla legge 
n. 1 del 2022 sulle relazioni finanziarie tra il governo centrale e i governi locali, concede ai governi 
regionali l’autonomia nell’applicazione di tutele ambientali in conformità con la legge 32/2009. 

12 Ummi A’zizah Zahroh, Fatma Ulfatun Najicha, ‘Problems and Challenges on Environmental Law 
Enforcement in Indonesia: AMDAL in the Context of Administrative Law’ (2022) 5 (2) Indonesian 
State Law Review (ISLRev) 53; Marilang, Muammar Bakry, Tri Suhendra Arbani, Abdul Syatar, 
Muhammad Majdy Amiruddin, Nurfaika Ishak, ‘Establishing Omnibus Law in Indonesia: Strict 
Liability in Environmental Law’ (2021) 24 (1) Journal of Legal, Ethical and Regulatory Issues 1; 
Antonius Mahendra Dewantara, Dika Kirana Larasati, ‘Implementation of Progressive Law in 
Enforcement of Environmental Law in Indonesia: The Current Problems and Future Challenges’ 
(2022) 2 (1) Indonesian Journal of Environmental Law and Sustainable Development 237; Baren 



 

671 
 

Opinio Juris in Comparatione n. 1/2025 
 

ISSN 2281-5147 

La giurisprudenza penale e civile indonesiana si è più volte misurata con le 

conseguenze dello sfruttamento abusivo delle risorse naturali13. Un caso interessante 

per la prospettiva adottata dai ricorrenti si ha nella denuncia presentata nel 2022 di 

fronte alla Commissione nazionale dei diritti umani della Repubblica di Indonesia14 

con la quale un gruppo di ricorrenti ha sollevato la questione se il governo indonesiano 

abbia violato i suoi obblighi in materia di diritti umani nei confronti dei bambini 

indonesiani e di altri gruppi vulnerabili contribuendo con le sue politiche al 

cambiamento climatico e non intervenendo per ridurre al minimo i rischi climatici: i 

ricorrenti sostengono infatti che ‘ignorare la crisi climatica è una violazione dei diritti 

umani (pembiaran krisis iklim adalah pelanggaran hak asasi manusia)’15. Si contesta al 

 
Sipayung, Indah Dwiprigitaningtias, Rahmat Joko Nugroho, Bartolomeus Bernard, ‘Environmental 
Law Enforcement in Indonesia in Terms of the Concept of Sustainable Development’ (2023) 2(3) 
Jurnal Hukum dan HAM Wara Sains 197. 

13 Si veda, ad esempio, la ricognizione della casistica relativa al decennio 2010-2020 svolta da 
Sulistiawati, che legge questi procedimenti anche in collegamento al cambiamento climatico, pur 
riguardando principalmente deforestazione e incendi; Linda Yanti Sulistiawati, ‘Climate change 
related litigation in Indonesia’ (2024) 5 Communications Earth & Environment 
<www.nature.com/articles/s43247-024-01684-1>. Un esempio interessante di climate change litigation 
riguarda una causa avviata nel 2016 dal Ministero indonesiano dell’ambiente e foreste contro PT 
Palmina Utama per i danni ambientali causati dai cosiddetti incendi di bonifica appiccati dalla ditta 
per guadagnare terreni da destinare alla coltivazione della palma da olio; la vertenza si è conclusa in 
appello nel 2018 con la condanna della ditta al risarcimento dei danni. I testi delle decisioni del 
tribunale distrettuale e della corte di Banjarmasin sono disponibili al sito 

˂https://climatecasechart.com/non-us-case/ministry-of-environment-and-forestry-v-pt-palmina-

utama/˃. 

14 La commissione (Komisi Nasional Hak Asasi Manusia, nota come Komnas HAM) è stata istituita con 
decreto presidenziale 50 del 1993. La legge 39 del 1999 sui diritti umani (hak asasi manusia) è 
intervenuta per determinarne obiettivi, funzioni, principi, doveri. Con la legge n. 26/2000 sui tribunali 
per i diritti umani (Pengadilan hak asasi manusia) la Komnas HAM è stata identificata come istituzione 
competente a indagare sulle gravi violazioni dei diritti umani, mentre sulla base della legge 40 del 2008 
sull’eliminazione della discriminazione razziale ed etnica (Penghapusan diskriminasi ras dan etnis) è stata 
incaricata di monitorare le politiche del governo centrale e regionale per verificare l’eventuale 
sussistenza di forme di discriminazione, a cui può rispondere formulando raccomandazioni 
all’indirizzo del governo stesso. La denuncia in questione si fonda sull’art. 90 par. 1 della legge sui 
tribunali dei diritti umani 39/1999 ai sensi del quale ‘ogni persona o gruppo di persone che abbia 
valide ragioni per sostenere che i propri diritti umani siano stati violati può presentare una 
segnalazione e un reclamo orale o scritto (laporan dan pengaduan lisan atau tertulis) alla Komnas HAM’. 

15 Il testo della denuncia è disponibile online al sito <https://climatecasechart.com/wp-
content/uploads/non-us-case-documents/2022/20220714_17996_complaint.pdf> consultato il 17 
dicembre 2024. La denuncia identifica quali conseguenze del cambiamento climatico le ondate di 



 

672 
 

Opinio Juris in Comparatione n. 1/2025 
 

ISSN 2281-5147 

governo la violazione della sezione XA della costituzione (art. 28A – 28J) e in 

particolare la lesione del diritto a vivere in un ambiente buono e sano (lingkungan hidup 

yang baik dan sehat), del diritto al soddisfacimento dei bisogni primari, del diritto al cibo 

e all’acqua, del diritto all’istruzione, al lavoro e a una vita dignitosa e, infine dei diritti 

dei bambini. La Commissione al momento di chiudere queste note non si è ancora 

pronunciata. 

 

3. Le fatawa del MUI e la tutela dell’ambiente 

In Indonesia l’islam è professato dalla larga maggioranza della popolazione; tuttavia, 

dal punto di vista giuridico l’impatto della religione è condizionato dalla costituzione 

del 1945 che incorpora i cinque principi (pancasila) dell’ideologia nazionale 

indonesiana: la fede in un unico Dio onnipotente (ketuhanan yang maha esa), l’umanità 

giusta e civilizzata (kemanusiaan yang adil dan beradab), l’unità dell’Indonesia (persatuan 

Indonesia), la democrazia rappresentativa (kerakyatan yang dipimpin oleh hikmat 

kebijaksanaan, dalam permusyawaratan dan perwakilan), la giustizia sociale (keadilan sosial 

bagi seluruh rakyat Indonesia)16. Il richiamo a un unico Dio onnipotente non colloca in 

una posizione dominante il Dio dell’islam; nondimeno, il complesso tessuto religioso 

indonesiano ha portato all’istituzione nel 1946 del Ministero degli affari religiosi, nel 

tempo più volte riorganizzato e che attualmente presenta diverse sezioni: islamica, 

protestante, cattolica, e indù-buddista. Il ministro è sempre un musulmano e la 

sezione islamica è la più ampia, dato che mentre ciascuna delle altre sezioni religiose 

ha un solo direttore generale, quella islamica ne ha due che si occupano degli ‘affari 

islamici’ e della ‘istruzione islamica’. Il sistema giuridico non è formalmente tributario 

della sharia perché la costituzione non la richiama, come invece avviene in molti paesi 

islamici, come fonte della legislazione. Tuttavia, il diritto musulmano è vivo e vitale, e 

non solo perché disciplina lo statuto personale degli indonesiani di religione 

musulmana (soggetti alla kompilasi hukum islam, una compilazione del diritto shafiita) 

 
calore responsabili di decessi, malattie e riduzione della capacità lavorativa all’aperto, l’innalzamento 
del livello del mare che incide sull’abitato delle popolazioni costiere, l’aumento della temperatura del 
mare che causa sbiancamento del corallo e shock ittici responsabili di insicurezza alimentare e 
lavorativa nei settori della pesca e del turismo. 

16 Eka Darmaputera, Pancasila and the Search for Identity and Modernity in Indonesian Society (Brill 1988). 



 

673 
 

Opinio Juris in Comparatione n. 1/2025 
 

ISSN 2281-5147 

e perché la regione di Aceh ha ottenuto autonomia normativa e la possibilità di 

emanare un codice penale coerente con il modello penale islamico, seppur con 

significative limitazioni all’applicazione delle sanzioni corporali sharaitiche17. 

Un ruolo incisivo e interessante in ambito legislativo è, infatti, svolto dal Consiglio 

indonesiano degli ulama (Majelis Ulama Indonesia, di seguito MUI). Il MUI è 

un’organizzazione istituita nel 1975 e finanziata dal governo, composta dai 

rappresentanti di diverse organizzazioni di ulama sunniti18; l’obiettivo della sua 

istituzione, almeno alle origini, era soprattutto quello di canalizzare l’islam politico per 

evitare che si coagulasse in forze ostili al governo19. Dopo il 1998 e la fine del regime 

di Suharto il MUI ha adottato un ruolo di indirizzo più attivo nel difendere gli interessi 

dei musulmani e in questo nuovo corso si collocano le fatawa20 sull’ambiente che sono 

ritenute il motore ideologico delle più recenti iniziative del governo indonesiano. Si 

noti che la fatwa in Indonesia non ha valore vincolante; nondimeno, può influenzare 

in modo significativo le scelte politiche perché rappresenta l’espressione di interessi 

pertinenti alla comunità – maggioritaria – musulmana.  

 
17 Tim Lindsey, Helen Pausacker, Crime and Punishment in Indonesia (Routledge 2020); Muhammad Razi, 
Khairil Azmin Mokhtar, ‘The Challenges of Shariah Penal Code and Legal Pluralism in Aceh’ (2020) 
27(2) Jurnal Media Hukum 195. 

18 Gli ulama sciiti non sono membri del MUI. L’islam sciita è, infatti, minoritario in Indonesia e 
benché non sia ufficialmente considerato illegale, soffre diverse discriminazioni e viene considerato 
una setta eretica dagli ulama sunniti. Zulkifli, The Struggle of the Shi‘is in Indonesia (ANU Press 2013), 

spec. pp. 229-269, disponibile open source ˂https://press.anu.edu.au/publications/series/islam-

southeast-asia/struggle-shi%E2%80%98-indonesia˃. 

19 M.M. van Bruinessen, ‘Islamic state or state Islam? Fifty years of state-Islam relations in Indonesia’ 
in Ingrid Wessel (Hrsg.), Indonesien am Ende des 20 Jahrhunderts (Abera-Verlag 1996), 19-34; Syafiq 
Hasyim, ‘Majelis Ulama Indonesia and Pluralism in Indonesia’ (2015) 41 (4–5) Philosophy and Social 
Criticism 489. 

20 Il procedimento per l’emanazione della fatwa è disciplinato dalle line guida per le fatawa (adottate 
con decisione del MUI numero U-596/MUI/X/1997) che indicano le fonti cui devono fare 
riferimento i giuristi, cioè il Corano, la sunna, il consenso (ijma) l’analogia (qiyas) nonché ogni altro 

argomento valido (muʿtabara) e non contrario al senso comune; le linee guida determinano anche 
come risolvere l’eventuale conflitto tra fonti e tra scuole giuridiche su una data questione. 



 

674 
 

Opinio Juris in Comparatione n. 1/2025 
 

ISSN 2281-5147 

Sono diverse le fatawa ad argomento ambientale21. Tra le prime si segnalano la fatwa 2 

del 2010 sul ‘riciclaggio delle acque usate per le abluzioni rituali’ (tentang penggunaan air 

daur ulang untuk thaharah) e la fatwa 22 del 2011 sulla ‘attività mineraria rispettosa 

dell’ambiente’ (pertambangan ramah lingkungan). La celebre fatwa 04 del 2014 sulla 

‘conservazione degli animali rari22 per mantenere l’equilibrio dell’ecosistema’ 

(pelestarian satwa langka untuk menjaga keseimbangan ekosistem) muove dall’assunto che 

tutte le creature viventi, inclusi gli animali, siano state create da Dio a beneficio umano 

(maslahah ‘ammah), ma che allo stesso tempo l’uomo sia obbligato a mantenere 

l’equilibrio dell’ecosistema e la sua sostenibilità per non creare danni (mafsadah)23. La 

 
21 Fachruddin Majeri Mangunjaya, Gugah Praharawati, ‘Fatwas on Boosting Environmental 
Conservation in Indonesia’ (2019) 10 Religions 570. 

Osserva Khalid che il fiqh ha espresso regole dettagliate che rappresentano le fondamenta della pratica 
ambientale islamica disciplinando la conservazione e l’allocazione delle risorse idriche scarse e l’uso 
dei terreni aridi e siccitosi, l’istituzione di pascoli, zone umide, cinture verdi e la protezione e 
conservazione della fauna selvatica (Fazlun M. Khalid, ‘Islam and the environnement’ in Encyclopedia 
of Global Environmental Change (2002) Vol. 5, 332–339). È tuttavia incontrovertibile che gran parte delle 
istituzioni e delle regole tradizionali associate a una sana pratica ambientale nell’Islam sono cadute in 
disuso salvo essere divenute in tempi recenti oggetto di studio e recuperate, come appunto avviene 
in Indonesia. 

22 Tra i venticinque animali rari elencati dalla fatwa figurano esemplari iconici dell’Indonesia come la 
tigre e l’elefante di Sumatra, l’orango, la scimmia dalla proboscide, il leopardo di Giava, il cacatua e il 
bucero di Sumba. 

23 La questione sottesa alla fatwa riguardava la possibilità di cacciare animali appartenenti a specie in 
pericolo (quali la tigre, alcuni uccelli, l’orango, diversi rettili e anfibi), animali il cui consumo è vietato 
dalle regole alimentari islamiche (Ersilia Francesca, Introduzione alle regole alimentari islamiche, Istituto per 
l’Oriente 1995), ma che sono cacciate per essere vendute (vive o morte) e quindi esclusivamente per 
un ricavo economico. La petizione al MUI fu avanzata dal Ministero dell’ambiente e delle foreste, dal 
WWF Indonesia, da Fauna and Flora International (FFI), dal Forum Harimau Kita e dal Centro di 
Studi islamici della Universitas Nasional (PPI-UNAS). La fatwa, oltre a vietare esplicitamente la caccia 
e l’uccisione di specie a rischio di estinzione, raccomanda una serie di comportamenti, quali garantire 
agli animali i loro bisogni primari (cibo, riparo, libertà di riproduzione), non gravarli con carichi 
superiori alle loro capacità, non metterli in prossimità di altri animali che potrebbero danneggiarli, 
conservare i loro habitat, prevenire i conflitti tra uomo e fauna selvatica. Si tratta di indicazioni 
potremmo dire di buon senso che però, ammantate di dignità religiosa perché ancorate nelle fonti, 
hanno avuto un impatto e una capacità di diffusione significative; si veda, ad esempio, lo studio di 
Jeanne E. McKay, Fachruddin M. Mangunjaya, Yoan Dinata, Stuart R. Harrop, Fazlun Khalid, 
‘Practise what you preach: a faith-based approach to conservation in Indonesia’ (2014) 48(1) Oryx 
23. 

 



 

675 
 

Opinio Juris in Comparatione n. 1/2025 
 

ISSN 2281-5147 

fatwa ha stabilito che è vietato (haram) uccidere, danneggiare, aggredire, cacciare e/o 

intraprendere altre attività che minacciano le specie in via di estinzione, ad eccezione 

dei casi consentiti dalla sharia come la legittima difesa; e che la caccia illegale e/o il 

commercio illegale di specie in via di estinzione sono haram (vietati). 

La fatwa n. 30 del 2016 dal titolo ‘norme sugli incendi di foreste e terreni e relativo 

controllo’ (hukum pembakaran hutan dan lahan serta pengendaliannya) ricorda che è vietato 

(haram) bruciare foreste e terreni causando danni, inquinamento ambientale, lesioni 

alle persone, problemi di salute e altri effetti negativi, così come è vietato (haram) 

facilitare, consentire e/o trarre vantaggio dall’incendio di foreste e terreni. La fatwa 

invita il governo a razionalizzare la normativa di settore e migliorare la consapevolezza 

della popolazione circa l’uso delle foreste e del territorio avvalendosi anche di 

consulenze e conferenze religiose (penyuluhan dan ceramah keagamaan).  

Infine, la recente fatwa 86 del 2023 sul ‘controllo del cambiamento climatico globale’ 

(hukum pengendalianperubahan iklim global) afferma che ‘tutte le azioni che possono 

causare danni alla natura e avere un impatto sulla crisi climatica sono vietate (haram)’; 

la fatwa invita alla pianificazione politica finalizzata a un sistema economico ‘verde’ e 

giusto; al miglioramento della normativa sulle emissioni nocive; alla 

responsabilizzazione della comunità sul tema del cambiamento climatico; allo 

sviluppo di un programma strategico di transizione dall’energia fossile alla rinnovabile; 

alla formazione dei funzionari statali che li renda consapevoli e attenti alla gestione 

del problema climatico e ambientale. Nei considerando, gli ulama sottolineano come 

la crisi climatica sia radicata nella interrelazione di fattori economici, sociali, politici e 

culturali, nonché sistemi di credenze, atteggiamenti e percezioni sociali, rivendicando 

per l’etica e il diritto un ruolo chiave nel promuovere il cambiamento del sistema 

economico verso la sostenibilità sociale e ambientale.  

Le autorità religiose indonesiane hanno spesso sostenuto la necessità di rileggere in 

chiave moderna il concetto di ḫilāfa (vicereggenza umana24) – secondo cui l’uomo ha 

il diritto di beneficiare del creato come semplice usufrutto o amministrazione 

fiduciaria – per ridefinire i termini del rapporto dell’uomo con l’ambiente che lo 

 
 

24 In Cor. VI, 165 è detto: ‘Egli è Colui che vi ha resi Suoi vicari (ẖalāʾif) sulla terra’. 



 

676 
 

Opinio Juris in Comparatione n. 1/2025 
 

ISSN 2281-5147 

circonda. Emerge qui il concetto di amāna (fiducia) che impone una responsabilità 

morale: ‘abbiamo proposto il pegno (al- amāna) ai cieli e alla terra e ai monti, ma tutti 

hanno rifiutato di portarlo, ne hanno avuto paura; se ne è incaricato l’uomo (insān), 

l’uomo colpevole e ignorante’ (Cor. XXXIII, 72). Questa assunzione di responsabilità 

rende l’umanità responsabile25 delle proprie azioni (Cor. LV, 60: ‘il bene avrà per 

compenso altro che il bene?’) e il musulmano deve evitare ogni abuso o eccessivo 

sfruttamento delle risorse naturali perché l’Islam è la religione della moderazione e 

dell’equanimità (wasaṭiyya, iʿtidāl)26. 

 

4. Waqf e green sukuk al servizio dell’ambiente 

Il ricorso a strumenti elaborati dal fiqh che hanno servito bene in passato per evitare 

lo sfruttamento eccessivo e il depauperamento delle risorse è oggi frequente perché il 

loro essere ancorati nella tradizione giuridica islamica ne fa prevedere un’accoglienza 

migliore da parte delle popolazioni interessate. Il cd ‘eco-islam’ punta, infatti, a 

riscoprire o rivalutare istituti del diritto musulmano che hanno potenzialità 

significative nella tutela ambientale. Nel mondo arabo, ad esempio, si discute 

sull’impiego della ḥisba per la protezione degli animali o dello ḥimà per identificare 

terre non soggette a sfruttamento indiscriminato. La ḥisba è l’istituto giuridico che 

incarna il dovere coranico di promuovere il bene e impedire il male; il muḥtasib 

storicamente obbligava i proprietari di animali a fornire loro foraggio e riposo in 

adeguata quantità e a non tormentarli con un carico eccessivo; controllava che i 

macellai e i maniscalchi non procurassero agli animali troppa sofferenza, vigilava le 

operazioni di castrazione e impediva i combattimenti tra arieti o galli, tutte attività 

queste che sono oggi rilette in chiave della loro possibile applicazione alla ‘vigilanza 

ambientale’ (raqāba bīʾiyya). Lo ḥimà (termine che letteralmente significa vietato, 

bandito) identificava, invece, il territorio riservato al pascolo del gregge comune nei 

 
25 Cor. VII, 56: ‘ e non portate la corruzione sulla terra dopo che Dio l’ha creata giusta […]’. 

26 Cor. VII, 31: ‘non siate eccessivi, gli eccessivi Dio non li ama’; anche Cor. XV, 19: ‘pianammo la 
terra e vi gettammo dei monti, vi piantammo ogni cosa con misura’. Ida Zilio-Grandi, 
‘Environmentalism and Sustainability as an Expression of Islamic Morality’ (2021) 1(2) Lagoonscapes 
245. 



 

677 
 

Opinio Juris in Comparatione n. 1/2025 
 

ISSN 2281-5147 

periodi di siccità, in godimento esclusivo della tribù27 a cui corrispondeva nei centri 

urbani lo ḥarām (lett.: vietato) dove erano proibiti il pascolo, la caccia, il legnatico a 

coloro che non abitavano nel luogo; quest’ultimo termine si applica ora soprattutto ai 

luoghi sacri di Mecca e Medina.  

Da qualche anno in Indonesia si studia la possibilità di impiegare l’istituto del waqf 

(fondazione pia), caratterizzato dalla perpetuità del bene, per perseguire obiettivi quali 

la riduzione della povertà (SDG 1), il consumo e la produzione responsabili (SDG 

12), la tutela della vita terrestre (SDG 15), il lavoro e la crescita economica (SDG 8). 

Se il cd waqf sociale sostiene soprattutto iniziative, in genere senza scopo di lucro, che 

forniscono servizi o strutture gratuite al pubblico, il waqf produttivo è finalizzato a 

pratiche commerciali o di investimento etiche, che si aprono adesso anche alle 

questioni ambientali (ad esempio la Fondazione Wakaf Energy Nusantara gestisce un 

progetto energetico per elettrificare Pesantren Al Qolam, un collegio islamico, 

utilizzando l’energia solare28). Esempi di waqf destinati alla protezione e al recupero 

dell’ambiente sono quelli utilizzati per conservare terreni forestali preziosi e la 

biodiversità, nonché per prevenire la deforestazione (si tratta dei waqf per la foresta di 

Jantho ad Aceh, la foresta di Leuweung Sabilulungan a Giava occidentale e la foresta 

di Cibunian a Bogor29). 

Linguisticamente, la parola araba waqf (che in indonesiano diventa wakaf) deriva dalla 

radice wa-qa-fa che significa arrestarsi, stare fermo; la radicale con aggiunta delle 

particelle ‘aly e li indica il fatto di consacrare qualcosa a uno scopo, donare per scopo 

 
27 David Santillana, Istituzioni di diritto musulmano malichita con riguardo anche al sistema sciafiita, Vol. I 
(ristampa Istituto per l’Oriente 2017) 352; Richard C. Folz, Animals in Islamic Tradition and Muslim 
Cultures, Oneworld 2006, 40. 

28 Marhani Marhani, Riskawati Riskawati, Hadijah Hadijah, ‘Waqf Empowerment as a Source of 
Funds in Pesantren DDI Al-Ihsan Kanang’, (2020) 1(1) Al-Iftah: Journal of Islamic Studies and 
Society 112. 

29 Miftahul Jannah, Azila Ahamd Sarkawi, Jamilah Othman, Khalifah Muhamad Ali, ‘Management 
Strategies of a Productive Waqf-Based Forest in Bogor, Indonesia’ (2024) 12(3) Jurnal Sylva Lestari 
741; Destika Restiyani, ‘Waqf-based private forest management model: case study in Bogor Regency, 
Indonesia’ (2023) 13(4) Journal of Natural Resources and Environmental Management 586; Yusup 
Firmannudin, Deni Lubis, Khalifah Muhamad Ali, ‘Development of waqf forest in Indonesia: Brand 
equity analysis of Bogor waqf forest purchase intention’ (2024) 10(1) Jurnal Ekonomi & Keuangan 
Islam 103. 



 

678 
 

Opinio Juris in Comparatione n. 1/2025 
 

ISSN 2281-5147 

di beneficenza30. Nel fiqh, il waqf è una fondazione pia (in Nord Africa più spesso nota 

come ḥabs o ḥubus, dalla radice ḥa-ba-sa che rende anch’essa l’idea di bloccare, 

trattenere) che ruota attorno all’idea di immobilizzare una proprietà di cui si può 

disporre liberamente per destinarla al raggiungimento di uno scopo che deve essere 

pio per soddisfare i requisiti etici e morali richiesti dalla sharia. La nozione di pio va 

intesa non in senso strettamente religioso: sebbene il waqf sia ancora oggi associato 

alle cosiddette 3 M (masǧid o moschea, madrasa o scuola coranica, maqbara o cimitero), 

è pio tutto ciò che comporta un vantaggio per la comunità dei credenti e in prospettiva 

più ampia per l’umanità, tanto che a fianco di waqf per l’edificazione di moschee e 

madrase se ne trovano di altri destinati alla costruzione di strade, ospedali, fontane 

pubbliche.  

Essenza dell’istituto è la volontà del costituente (wāqif) di far cosa grata a Dio (qurba), 

rinunciando al godimento (manfaʿa) di un bene la cui proprietà rimane al costituente, 

secondo i giuristi malikiti e shafiiti, o passa a Dio, secondo gli hanafiti31. Caratteristica 

precipua del waqf è la sua perpetuità perché l’utilità della cosa è donata per la durata 

della cosa stessa.  

La legge indonesiana 41 del 2004 che regolamenta l’istituto del wakaf ricalca il modello 

classico e ne disciplina gli elementi costitutivi. Viene in primo luogo in rilievo il 

costituente (wakif), che deve avere la disponibilità giuridica del bene al momento della 

 
30 La bibliografia sul waqf è ricchissima. Si rimanda qui per una introduzione a R. Peters, D. Behrens-
Abouseif, D.S. Powers, A. Carmona, A. Layish, A.K.S. Lambton, R. Deguilhem, R.D. McChesney, 

G.C. Kozlowski, M.B. Hooker, J.O. Hunwick, ‘waḳf’, Encyclopaedia of Islam (2nd edn, 2002), Vol. XI, 
59; al volume di Peter C. Henningan, The birth of a legal institution: the formation of the Waqf in third-century 

A.H. Ḥanafī legal discourse (Brill 2004), e Antonio d’Emilia, ‘Per una comparazione tra le piae causae nel 
diritto canonico, il charitable trust nel diritto inglese e il waqf khayrī nel diritto musulmano’, in Antonio 
d’Emilia, Scritti di diritto islamico raccolti a cura di Francesco Castro (Istituto per l’Oriente 1976) 237-
293.  

31 David Santillana, Istituzioni di diritto musulmano malichita con riguardo anche al sistema sciafiita, Vol. II 
(Istituto per l’Oriente 1938) 414. Per gli hanafiti, il waqf immobilizza il capitale (raqaba) del bene 
rendendolo inalienabile perché la proprietà passa a Dio, mentre la rendita o utilità è destinata a 

vantaggio degli uomini (ḥabs al-ʿayn ʿalà mulk Allāh wa ʿalà waǧh yaʿūdu nafʿuhu ʿalà al-ʿibād). Santillana 

cita il giurista malikita tunisino ibn ʿArafa (m. 1401) per il quale ‘ḥubus è la donazione (iʿṭāʾ) della 

utilità (manfaʿa) di una cosa, per la durata della cosa stessa (cioè a titolo perpetuo) richiedendosi però 
che la cosa rimanga proprietà del concedente (cioè che non possa essere alienata)’ (Santillana, II, 413). 



 

679 
 

Opinio Juris in Comparatione n. 1/2025 
 

ISSN 2281-5147 

sua devoluzione al wakaf (artt. 8, 15, 19); può essere wakif oltre al singolo individuo, 

anche un’organizzazione (organisasi) e una persona giuridica (badan hukum) (art. 7).  

Il bene costituito in wakaf (mawqūf in arabo, harta benda wakaf in indonesiano) secondo 

la dottrina classica deve essere ʿayn, ossia un oggetto che ha esistenza individuale e 

concreta; l’art. 16 vi fa rientrare tutto ciò che può essere donato e che può consistere 

di beni sia mobili che immobili. Tra i beni mobili la legge elenca il denaro, i metalli 

preziosi, i titoli, i veicoli, i diritti di proprietà intellettuale, i diritti di locazione e ogni 

altro bene mobile individuato in conformità alle disposizioni della sharia e delle leggi 

e regolamenti applicabili. Il wakaf di denaro32 è disciplinato dagli articoli 28-31 e dal 

regolamento attuativo n. 42 del 2006; secondo la legge, il wakif può donare denaro in 

wakaf tramite istituti finanziari islamici33 identificati dal Ministero degli affari religiosi. 

La dotazione in denaro avviene mediante dichiarazione scritta e l’istituto finanziario 

rilascia un ‘certificato di wakaf in contanti’ (sertifikat wakaf uang) al wakif e al nazhir 

(amministratore) come prova dell’avvenuta consegna del denaro oltre a provvedere 

alla registrazione dello stesso presso il Ministero (artt. 32-39).  

 
32 Sebbene nella larghissima maggioranza dei casi i waqf siano costituiti su beni immobili, già la dottrina 
classica discuteva la possibilità di donare denaro per gli stessi scopi (waqf al-nuqūd) con il parere 

favorevole di tutte le scuole giuridiche tranne gli hanafiti (R. Peters, ‘waḳf. I. In Classical islamic law’, 
60). Nell’Impero Ottomano il waqf ebbe un’enorme fortuna e non stupisce che i giuristi hanafiti 
dell’epoca abbiano cambiato la loro visione del waqf in denaro, aprendo alla sua legalità a partire dalle 

fatawa di Ebu ’l-Suʿūd (m. 1574), šayḫ al-islām del sultano Solimano il Magnifico (R. Deguilhem, ‘waḳf. 
IV. In the Ottoman Empire’, 87; Faruk Bilici, ‘Le waqfs monétaires à l’époque ottomane : droit 
hanéfite et pratique’ (1996) Revue du monde musulman e de la Méditerranée, 73). In Indonesia il waqf 
non ebbe storicamente rilevanza, in larga misura per il pesante controllo delle autorità coloniali 

olandesi sull’applicazione della sharia (M.B. Hooker, ‘waḳf. VII. In Southeast Asia’, 97). L’apertura al 
waqf in denaro è molto recente e si deve alla fatwa del MUI dell’11 maggio 2002 che lo definisce 

ammissibile (jawaz, ǧāʾiz in arabo). Il MUI fa proprie le opinioni dei giuristi hanafiti; si osserva qui un 
interessante esempio di eclettismo giuridico nella redazione del parere da parte del MUI, e non 
stupisce che i dotti si riservino la possibilità di correggerne il contenuto in futuro qualora emergesse 
un errore interpretativo, clausola questa che non è da considerare di stile dato che non è presente in 
altre fatawa. La fatwa chiarisce che il wakaf uang (in contanti) può essere utilizzato solo per cose 
consentite dalla sharia (dibolehkan secara syar’ia), il valore principale del contante deve essere garantito, 
e non può essere donato o ereditato; infine, il wakaf in contanti può essere costituito da persone 
fisiche o giuridiche e avere come capitale sia denaro sia titoli.  

33 La nota esplicativa della legge chiarisce che sono tali gli enti giuridici indonesiani operanti nel campo 
della finanza islamica. 



 

680 
 

Opinio Juris in Comparatione n. 1/2025 
 

ISSN 2281-5147 

Il wakaf necessita di un amministratore, il nazhir (nāzir in arabo)34 e di una 

dichiarazione di volontà (ikrar wakaf) che la legge indonesiana vuole avvenga alla 

necessaria presenza del funzionario per l’atto di pegno del wakaf (pejabat pembuat akta 

ikrar wakaf)35 e di due testimoni. 

I beneficiari sono, nel modello base del wakaf, rappresentati da collettività di individui: 

i credenti nel caso delle moschee, gli studiosi di scienze islamiche nel caso delle 

madrase, la comunità in generale nel caso di ponti o strade, e via dicendo36. Ai sensi 

della legge 41/2004 il wakaf può essere destinato a strutture e attività di culto; a 

strutture e attività educative e sanitarie; all’assistenza ai poveri, ai bambini 

abbandonati, agli orfani, agli studenti; al progresso economico e al miglioramento 

delle persone; nonché ad altri miglioramenti del benessere generale (kemajuan 

kesejahteraan umum lainnya) non contrastanti con la sharia e le norme statutarie (art. 22).  

Le caratteristiche del wakaf che lo rendono uno strumento interessante ai fini della 

tutela ambientale sono la perpetuità (in arabo taʾbīd), legata alla durata nel tempo del 

bene che ne costituisce l’oggetto; poi la irrevocabilità, perché il costituente (wakif) non 

può revocare la sua donazione; infine, la inalienabilità, perché dopo una valida 

costituzione in wakaf, l’oggetto del wakaf esce dalla proprietà del wakif, non può da lui 

essere alienato o ceduto e tantomeno trasmesso in eredità37. 

La legge disciplina l’istituto non avendo come proposito di destinarlo solo a scopi di 

natura puramente religiosa; anzi, il wakaf è impiegabile per la promozione del 

 
34 Che ai sensi dell’art. 10 deve essere cittadino indonesiano, musulmano, pubere, affidabile (amanah), 
fisicamente e mentalmente sano e capace di compiere atti giuridici. 

35 Secondo la legge (art. 1.6) è il funzionario autorizzato nominato dal Ministro per redigere un atto 
di wakaf. 

36 Sulla possibilità che beneficiari del waqf possano essere animali o piante si discute, dato che il 
beneficiario di norma è titolare della capacità giuridica che non viene riconosciuta a flora e fauna; 
tuttavia, è storicamente celebre il caso dei cosiddetti waqf delle cicogne in Marocco; cfr. Samira 
Idllaléne, ‘Le habous, instrument de protection de la biodiversité ? Cas du Maroc dans une approche 
de droit comparé’ (2013) 4(1) Développement durable et territoires 
<http://journals.openedition.org/développementdurable/9732>.  

37 L’art. 40 vieta appunto che il bene possa essere usato come garanzia, confiscato, venduto, ereditato 
o scambiato con altri beni. 



 

681 
 

Opinio Juris in Comparatione n. 1/2025 
 

ISSN 2281-5147 

benessere pubblico anche attraverso lo svolgimento di attività economiche38. Come 

accennato, il wakaf per l’ambiente non è espressamente previsto dalla legge 41, ma 

può agevolmente rientrare nella categoria del ‘wakaf per altri scopi di pubblica utilità 

che non sono in contrasto con la sharia e con le norme di legge’ di cui all’articolo 22. 

Lo scopo principale del wakaf ambientale non è quello di istituire riserve naturali39. 

Nelle sue varianti note come verde (per le foreste) e blu (per le acque) il wakaf tende 

a istituire aree dove al rispetto dell’ambiente, cioè a un suo uso sostenibile per le 

generazioni presenti e future, si associano attività economiche e sociali a vantaggio 

della comunità residente. Prendendo come modello di riferimento il wakaf forestale40, 

si osserva che per la sua costituzione è di solito necessario avviare una raccolta fondi 

da parte della comunità interessata; tali fondi sono funzionali all’acquisto dei terreni 

da destinare alle foreste e sui quali viene istituito il wakaf. Il wakaf forestale prevede la 

piantagione sia di specie arboricole autoctone con capacità di consolidare il terreno 

contro l’erosione alluvionale, sia di specie che producono fiori o frutti destinabili (in 

senso lato) al consumo umano e produttivi di reddito. Il wakaf deve avere per legge 

un suo amministratore, ma la gestione della foresta wakaf è di solito affidata al villaggio 

locale, che può generare entrate sia attraverso il fenomeno, in crescita costante, del cd 

eco-turismo, sia attraverso altre attività di carattere economico, ma sempre 

caratterizzate dalla sostenibilità ambientale41. La registrazione del wakaf e lo 

 
38 Okky Prastyo Ajie, Arpangi Arpangi, ‘The Waqf Legal Politics in Law Reform Perspective’ (2021) 
3 (4) Law Development Journal 852. 

39 Le riserve sono disciplinate dalla legge 32 del 2024 che modifica la legge 5 del 1990 sulla 
conservazione delle risorse naturali biologiche e degli ecosistemi (Konservasi Sumber Daya Alam Hayati 
dan Ekosistemnya). La legge disciplina varie questioni quali le attività di conservazione, le procedure 
per l’istituzione di aree protette, il rilascio dei permessi commerciali per attività da svolgere all’interno 
delle aree di protezione e conservazione, il rafforzamento della cooperazione internazionale, le attività 
vietate, i finanziamenti per le attività di conservazione e protezione e la partecipazione e il 
coinvolgimento delle comunità.  

40 La riabilitazione delle foreste è prevista dalla legge n. 41 del 1999 sulle foreste (kehutanan), sostitutiva 
della legge 5 del 1967 ritenuta non più adeguata, e che intende ottimizzare le funzioni di 
conservazione, protezione e produzione anche alla luce dei diritti delle comunità di diritto 
consuetudinario (masyarakat hukum adat). 

41 Sukarni, Firqah Annajiyah Mansyuroh, ‘Forest Waqf: an Alternative Solution for Protecting 
Environment in Kalimantan’ (2022) 17(1) Islamica: Jurnal Studi Keislaman 46; Vika Annisa Qurrata, 
Muhammad Hakimi Mohd. Shafiai, Suhaili Alma’amun, Hairunnizam Wahid, Abdul Ghafar Ismail, 



 

682 
 

Opinio Juris in Comparatione n. 1/2025 
 

ISSN 2281-5147 

scrupoloso rispetto delle regole amministrative sono indispensabili per il 

riconoscimento della foresta come wakaf, garantendone la perpetuità. Il wakaf forestale 

presenta una serie di vantaggi, innanzitutto perché è suscettibile di rientrare nel 

sistema dei crediti di carbonio42; inoltre, le pratiche forestali sostenibili generano 

occupazione, promuovono lo sviluppo delle competenze e stimolano le economie 

locali; infine, le foreste possono fungere da centri educativi e di ricerca, promuovendo 

la consapevolezza della conservazione ambientale e delle pratiche di gestione 

sostenibile del territorio43.  

Oltre al wakaf, in Indonesia si registra un crescente ricorso all’utilizzo dei sukuk. 

L’emissione da parte del Ministero delle finanze indonesiano nel 2018 del primo green 

sukuk governativo44 per un valore di 1,25 miliardi di USD, destinato esclusivamente a 

progetti verdi selezionati in base al Green Bond and Green Sukuk Framework45 può 

 
Pudji Purwanti, ‘Blue Waqf Framework for Blue Forest Sustainability: A Conceptual Framework’ 
(2024) KnE Social Sciences 398. 

42 La compensazione delle emissioni di carbonio è un sistema di scambio che permette di equilibrare 
la quantità di CO2 prodotta da una data attività in una data area con la riduzione delle emissioni 
ottenuta in un’altra attraverso iniziative come la riforestazione, l’efficientamento energetico o il 
ricorso a energie rinnovabili. I progetti devono essere certificati da enti governativi o organizzazioni 
indipendenti e generano i cosiddetti crediti di carbonio, ognuno dei quali rappresenta una tonnellata 
di CO2 assorbita o evitata e può essere venduto sul mercato volontario.  

43 Si vedano, ad esempio, i progetti di wakaf forestale sostenuti dal MOSAIC (Muslim for Shared 
Action on Climate Impact) <https://mosaic-indonesia.com/en/inisiatif-hutan-wakaf-inspirasi-
dunia>; cfr. anche Anisah Firdaus, Amin Wahyudi, ‘Optimizing Bogor Waqf Forest through 
Community Development to Improve Welfare’ (2024) 8 (2) Journal of Humanities and Social Studies 
352. 

44 La Malesia lo aveva già fatto nel 2017, prima al mondo, per un valore di 1,3 miliardi USD per 
sostenere lo sviluppo delle energie rinnovabili; 
<https://thedocs.worldbank.org/en/doc/21c2fb7dfb189f10a0503004757b03f4-
0340012022/original/Case-Study-Malaysia-Green-Sukuk-Market-Development.pdf>. Nel 

settembre 2024, il Fondo per gli Investimenti Pubblici (sundūq al-istiṯmarāt al ʿāmma – www.pif.gov.sa) 

dell’Arabia Saudita ha raccolto 2 miliardi di dollari attraverso l’emissione di ṣukūk e green notes, 
destinando i proventi a progetti verdi. Reuters, ‘Saudi Arabia’s PIF gets $2 billion from year’s fourth 

debt foray’ ˂www.reuters.com/world/middle-east/saudi-arabias-pif-gets-2-billion-years-fourth-

debt-foray-2024-09-03/?utm_source=chatgpt.com ˃ consultato 3 settembre 2024. 

45 The Republic of Indonesia Green Bond and Green Sukuk Framewok <https://api-
djppr.kemenkeu.go.id/web/api/v1/media/B51F74A2-F8BF-47C7-A77F-DA48C2D33067> 



 

683 
 

Opinio Juris in Comparatione n. 1/2025 
 

ISSN 2281-5147 

essere considerato un’attuazione dell’etica islamica applicata all’ambiente e 

all’economia. L’emissione ha attirato investitori in tutto il mondo (di cui il 32% nel 

mercato islamico)46.  

Il ṣakk (pl. ṣukūk, sukuk in indonesiano) è un titolo di debito certificato collegato a 

uno scopo preciso (un progetto, di solito infrastrutturale) coerente con i valori etici e 

morali della sharia; ciò significa che i sukuk partecipano al rischio d’impresa e 

garantiscono una remunerazione solo in caso di successo. In questo senso da parte di 

alcuni si insiste sul fatto che ‘truly Sharīʿah-based ṣukūk must be asset-backed as 

opposed to asset-based: that is, they must not guarantee pre-determined returns, and 

they must provide investors with recourse to the real underlying assets in the event of 

default’47. 

L’AAOIFI (Accounting and Auditing Organization for Islamic Financial Institutions) 

ha classificato diversi modelli di ṣukūk48 e tra questi alcuni che sono utilizzati spesso 

dagli istituti finanziari islamici come i ṣukūk murābaḥa, che rappresentano la quota-

parte di un debito o i ṣukūk al-mušāraka e ṣukūk al-muḍāraba collegati a società di 

capitali o capitali e lavoro. I ṣukūk sono emessi da governi o aziende e diversamente 

dalle obbligazioni tradizionali non rappresentano un debito bensì un titolo di 

partecipazione in beni reali; il rendimento generato dal bene (ad esempio i proventi 

del progetto) è considerato un ritorno sull’investimento derivante dalla quota della 

 
46 Khairunnisa Musari, Sutan Emir Hidayat, ‘The Role of Green Sukuk in Maqasid al-Shariah and 
SDGs: Evidence from Indonesia’ in Zul Hakim Jumat, Saqib Hafiz Khateeb, Syed Nazim Ali (eds) 
Islamic Finance, Fin-Tech, and the Road to Sustainability. Reframing the Approach in the Post-Pandemic Era 
(Palgrave 2023) 181; ‘Indonesia’s Green Bond & Green Sukuk Initiative’ 

˂https://climatepromise.undp.org/sites/default/files/research_report_document/undp-ndcsp-

green-sukuk-share.pdf˃.  

47 Ryan Calder, ‘Sharīʿah-compliant or Sharīʿah-based? The Changing Ethical Discourse of Islamic 
Finance’ (2021) 35 (1/2) Arab Law Quarterly, Special Issue: Islamic Finance and Contemporary 
Challenges 50, 69. 

48 AAOIFI offre anche la definizione più nota di ṣukūk: ‘a certificate of equal value representing 
undivided shares in ownership of tangible assets, usufructs and services or (in the ownership of) the 
assets of particular projects or special investment activity, however, this is true after receipt of the 
value of the Sukuk, the closing of subscription and the employment of funds received for the purpose 

for which the Sukuk was issued’ (Shari’ah Standard n. 17 del 2004 ˂https://aaoifi.com/ss-17-

investment-sukuk/?lang=en˃).  



 

684 
 

Opinio Juris in Comparatione n. 1/2025 
 

ISSN 2281-5147 

proprietà del bene rappresentata dal ṣakk. La conformità alla sharia viene 

generalmente raggiunta attraverso la creazione di un complesso sistema di flussi di 

cassa e le strutture più articolate prevedono l’istituzione di uno Special Purpose 

Vehicle (SPV) e molteplici trasferimenti degli asset sottostanti49. I green sukuk sono 

utilizzati – come lascia intendere il loro nome – per finanziare progetti sostenibili dal 

punto di vista ambientale, relativi in particolare alle risorse naturali, alle energie 

rinnovabili e all’efficientamento energetico; possono, inoltre, essere associati a un 

wakaf50, nel qual caso rappresentano il denaro raccolto per le finalità sociali o 

ambientali perseguite dal wakaf stesso51. 

 

5. Conclusioni 

La questione ambientale in Indonesia presenta luci e ombre: sebbene il legislatore si 

dimostri in generale attento al tema, non lo è abbastanza, se l’introduzione del nuovo 

codice penale emanato con legge 1 del 2023 ha scontentato i gruppi ambientalisti che 

lamentano la mancanza di coraggio nell’affrontare con maggior rigore la riforma delle 

disposizioni a tutela dell’ambiente52. Anche il wakaf non ha ancora raggiunto livelli di 

 
49 Rafisah Mat Radzi, ‘Different Structure, Neither Debt nor Equity’ (2021) 35 (1/2) Arab Law 
Quarterly, Special Issue: Islamic Finance and Contemporary Challenges 190, 193-4. 

50 Aimatul Yumna, Atika Rukminastiti Masrifah, Dadang Muljawan, Feri Noor, Joan Marta, ‘The 
Impacts of Cash Waqf Linked Sukuk Empowerment Programs: Empirical Evidence from Indonesia’ 
(2024) 10(1) Journal of Islamic Monetary Economics and Finance 5; Akhmad Hafandi, Puji 
Handayati, ‘Is Cash Waqf Linked Sukuk (CWLS) Less than Ideal According to Islamic Laws?’ (2021) 
39-12 Studies of Applied Economics 1. 

51 Aam Slamet Rusydiana, Raditya Sukmana, Nisful Laila, ‘Integrated Islamic Social Instrument for 
Sustainable Development: Case of SDG-14’ (2023) 2(1) Accounting and Sustainability 

˂http://journals.smartinsight.id/index.php/AS/index˃ 

52 Nathalina Naibaho, Anindita Yulidaningrum Purba, ‘Environmental Crimes in Indonesia and the 
Issue of Proportionality in Fine Implementation’ (2021) 6(1) PETITA Jurnal Kajian Ilmu Hukum 
dan Syariah 27; Mahrus Ali, M. Arif Setiawan, ‘Penal proportionality in environmental legislation of 

Indonesia’ (2022) 8 Cogent Social Sciences ˂https://doi.org/10.1080/23311886.2021.2009167˃; 
Suprapto, ‘Environmental Crimes and Enforcement: A Critical Analysis of Indonesian Legislation’ 
(2023) 9(1) Journal of Advances in Humanities and Social Sciences 13. 



 

685 
 

Opinio Juris in Comparatione n. 1/2025 
 

ISSN 2281-5147 

diffusione ottimali, sia in generale sia nello specifico ambito della tutela ambientale53; 

ad esempio, secondo il rapporto del 2022 stilato dal Consiglio Indonesiano del Wakaf 

(Badan Wakaf Indonesia BWI)54 in Indonesia le terre destinate a wakaf coprivano 

un’area di 57.200 ettari cioè circa lo 0,0003% del territorio nazionale.  

Nonostante i dati siano poco entusiasmanti, la dottrina è sostanzialmente unanime 

nel ritenere che il ricorso a strumenti islamici per promuovere la protezione 

ambientale debba essere incentivato. Si è così sviluppata la tendenza ad ampliare il 

concetto dei maqāṣid al-šarīʿa (obiettivi della sharia)55 per includere nel novero degli 

interessi indispensabili (in arabo, maṣāliḥ ḍarūriyya, necessità) allo sviluppo dell’uomo 

oltre ai classici cinque (religione – dīn, vita – nafs, intelletto –ʿaql, progenie – nasl, 

proprietà – māl) anche l’ambiente (bīʾa)56. I maqāṣid operano come chiavi interpretative 

che devono guidare l’azione del credente, sia questi un singolo o una comunità, e oggi 

svolgono una funzione di indirizzo politico; in questo senso l’identificazione 

dell’ambiente come un valore fondamentale per il benessere umano, se pure può 

essere discutibile per la prospettiva antropocentrica da cui parte, consente di ampliare 

gli ambiti di applicazione dei principi etici e morali espressi dalla sharia e raggiungere 

un pubblico che potrebbe restare scettico di fronte a proposte di carattere meramente 

politico. In questa prospettiva, l’Indonesia è un paese da osservare con attenzione, 

 
53 Yuliani Dwi Lestari, Raditya Sukmana, Irfan Syauqi Beik, Mahfud Sholihin, ‘The development of 
national waqf index in Indonesia: A fuzzy AHP approach’ (2023) 9 Heliyon 

˂https://doi.org/10.1016/j.heliyon.2023.e15783˃ 

54 Il Consiglio è disciplinato dalla legge 41 del 2004; i suoi compiti consistono nel fornire indicazioni 
agli amministratori nella gestione e sviluppo delle risorse del wakaf; nel promuovere e sviluppare il 
wakaf su scala nazionale e internazionale; nel fornire suggerimenti e pareri al Governo nella 
formulazione delle politiche nel settore del wakaf (49). Ne possono essere membri i cittadini 
indonesiani, di religione musulmana, puberi, fisicamente e spiritualmente capaci, titolari di capacità di 
agire, con conoscenze, abilità e/o esperienza nel campo del wakaf e/o dell’economia, in particolare 

islamica (art. 54). BWI, ‘Green Waqf Framework’ (2022) ˂www.bwi.go.id/wp-

content/uploads/2022/09/INS-20SEP-GREEN-WAQF-FRAMEWORK.pdf ˃. 

55 R.M. Gleave, ‘maḳāṣid al-sharīʿa’, Encyclopédie de l’Islam2 (2007) Vol. XII, 580. 

56 Anna M. Gade, Muslim Environmentalism. Religious and Social Foundations (Columbia University Press 
2019) 138-143; Norita Nasir, Mahendhiran Sanggaran Nair, Pervaiz Khalid Ahmed, ‘Environmental 
sustainability and contemporary Islamic Society: a Shariah Perspective’ (2022) 27(2) Asian Academy 
Management Journal 211. 



 

686 
 

Opinio Juris in Comparatione n. 1/2025 
 

ISSN 2281-5147 

misurando i risultati ottenuti attraverso il recupero degli istituti elaborati dal fiqh e 

valutandone l’impatto rispetto alle politiche ambientali generali; certamente 

l’Arcipelago si presenta oggi come un modello almeno per i Paesi islamici che 

guardano con interesse alle fatawa del MUI e all’adattamento del wakaf e dei sukuk alle 

specifiche esigenze della tutela ambientale.  

  



 

687 
 

Opinio Juris in Comparatione n. 1/2025 
 

ISSN 2281-5147 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


